
84  

 

BAB IV 

PENUTUP 

Dalam bab ini, penulisan akan memaparkan tinjauan kritis, relevansi, dan 

kesimpulan dari seluruh penulisan skripsi ini. Dalam tinjauan kritis, penulis akan 

menganalisis berbagai penjelasan yang sudah dipaparkan dalam bab III, dan akan 

membandingkannya dengan tokoh lain, yaitu John Rawls dan Amartya Sen. 

Setelah melakukan analisis, penulis akan memaparkan konsep pendidikan dalam 

buku What’s Good of Education, untuk membawa kajian yang sudah dibahas, 

menuju persoalan pendidikan yang lebih dekat dengan zaman ini. Dalam 

relevansi, konsep pendidikan dalam buku What’s Good of Education akan 

dikaitkan dengan filsafat pendidikan dalam konsep manusia sebagai teman. Tidak 

hanya itu, penulis juga akan mengaitkan filsafat pendidikan berlandaskan manusia 

sebagai teman, dengan pembahasan UNESCO tentang pendidikan. Kemudian 

penulis akan menutup dengan kesimpulan dari seluruh pembahasan dalam skripsi 

ini. 

 Perbandingan analisis dengan pemikiran tokoh lain dan teks UNESCO, 

hanya dapat dipahami setelah adanya pemahaman atas pendidikan dengan dasar 

manusia sebagai teman. Pemahaman dasar ini dapat dikembangkan dengan 

pemikiran tokoh lain, dan relevansinya dengan pendidikan di zaman ini, yang 

dibahas oleh UNESCO. Setelah memahami tinjauan kritis dan relevansi, penulis 

akan menutupnya dengan kesimpulan, serta menjawab rumusan masalah yang ada 

pada bab I. 



85  

 

4.1. Tinjauan Kritis 

 

4.1.1. Penanaman Ideologi dalam Pendidikan 

 

Pendidikan tidak bisa dilepaskan dari konteks hidup bermasyarakat dan 

bernegara. Kebudayaan yang ada dalam suatu negara, tentu akan mempengaruhi 

pendidikan yang ada dalam negara tersebut. Hal ini dapat dipahami melalui 

pendidikan di Indonesia, yang berbasis Pancasila sebagai Ideologi negara dan 

bangsa. Tidak hanya itu, karena di dalam suatu negara terdapat berbagai nilai- 

nilai, welt, pendidikan juga dilakukan berdasarkan nilai-nilai yang sudah ada. 

Dengan demikian, pendidikan mengandaikan adanya pemasukan anak didik ke 

dalam dunia nilai-nilai dari suatu negara. 

Karena pendidikan juga merupakan tindakan yang mengikutsertakan 

anak didik dalam hidup bermasyarakat yang di dalamnya terkandung nilai-nilai 

kehidupan tertentu, pendidikan juga menjadi suatu sarana penanaman ideologi 

tertentu ke dalam anak didik. Adanya suatu penanaman nilai-nilai dan ideologi 

bersifat tertutup dan mutlak, dapat menyebabkan hilangnya kekritisan anak didik 

dalam melihat realitas alam nilai yang ada. Penanaman ideologi yang tertutup 

menyebabkan adanya pemutlakan atas suatu ideologi. Penanaman ideologi yang 

bersifat absolut, menjadi bentuk penyelewengan tersendiri terhadap tujuan 

pendidikan, yaitu melahirkan manusia yang otentik dan otonom. Dengan 

demikian, pengetahuan akan nilai-nilai perlu terus terbuka, dengan tidak 

menghilangkan kebudayaan dan kepribadian suatu negara. 

 



86  

 

Dalam pengertian ini, pendidikan sebagai pemanusiaan manusia muda 

agar menjadi manusia otentik juga perlu diperhatikan lebih lanjut. Keterbukaan 

dan sikap kritis terhadap nilai-nilai budaya lain juga perlu diperhatikan, mengingat 

adanya kemungkinan nilai-nilai lain yang selaras dan sesuai dengan nilai-nilai 

bangsa sendiri. Jangan sampai pendidikan hanya menjadi sarana untuk penanaman 

atas ideologi tertentu, yang jatuh kepada kebenaran mutlak atas suatu budaya, 

tanpa mau terbuka terhadap nilai-nilai dari budaya lainnya.196 

4.1.2. Tantangan Heterogenitas dalam Masyarakat Suatu Negara 

 

Driyarkara merupakan sosok pemikir yang kental dengan corak personalisme, 

baik dalam tinjauan filsafat manusia, ataupun filsafat pendidikannya. Manusia 

perlu menjadi manusia otentik, serta memiliki moral yang baik, sesuai dengan 

kebudayaan dan kepribadian bangsa yang dibimbing oleh keluarga, pendidik 

formal, dan masyarakat. Dengan tetap menekankan otentisitas ini, setiap orang 

memiliki pengalaman yang berbeda, serta kemampuan yang berbeda-beda pula. 

 

 

 

 

 

 

 

196 Bdk. Anton Haryono, “Sumbangan Pemikiran Driyarkara tentang Pendidikan Bagi 

Pembentukan Negara (Penegaraan),” dalam I. Praptomo Baryadi (ed.). Membaca Ulang Pemikiran 

Driyarkara, Op.Cit., hlm. 92 – 93. 



87  

 

Heterogenitas bisa menjadi tantangan dan peluang bagi penyelenggaraan 

pendidikan, baik di sekolah ataupun dalam keluarga. Mengingat adanya 

keotentikan karakter manusia yang berbeda-beda, terlebih di Indonesia yang 

memiliki keragaman suku, agama, dan budaya, pendidik di tantang untuk bisa 

memahami “Yang Lain” dalam suatu masyarakat yang bersifat heterogen. 

Keberagaman suku dan budaya dapat menghasilkan perbedaan nilai-nilai yang 

diberikan kepada peserta didik. Lebih kompleks daripada itu, perbedaan cara 

hidup setiap keluarga di suku dan budaya yang berbeda, juga memberikan 

kesukaran tersendiri dalam memberikan suatu pendidikan. Jika dalam teknisnya 

pendidik gagal untuk memberikan pemahaman tentang “Yang Lain”, peserta didik 

dapat jatuh pada eksklusifitas dan justru memandang “Yang Lain” sebagai 

ancaman. 

Dengan adanya situasi yang bersifat heterogen dalam masyarakat, 

pendidikan perlu diletakkan dalam konteks dengan tetap menyertakan inti dari 

pendidikan yang memiliki dasar manusia sebagai teman. Pemahaman terhadap 

situasi dan kondisi peserta didik perlu menjadi perhatian yang lebih, untuk dapat 

memberikan model pendidikan yang tepat, dengan tetap mempertahankan esensi 

pendidikan. Dalam situasi yang heterogen, penyesuaian-penyesuaian tentu juga 

perlu diterapkan dalam konteks praksis pendidikan, sebab budaya membentuk 



88  

 

manusia, dan budaya di suatu daerah dapat berbeda di daerah lainnya. Dengan 

demikian, peserta didik perlu dipahami secara menyeluruh, sebelum ia 

dimasukkan ke dalam alam pendidikan yang membuatnya menjadi semakin 

otentik. 

4.1.3. Keterbatasan Pemahaman tentang Peserta Didik 

 

Dalam pemikiran Driyarkara, beliau hanya membahas pendidikan untuk 

generasi muda, sehingga ada keterbatasan terhadap peserta didik dalam 

pembahasannya. Pendidikan diletakkan untuk generasi muda, dan tidak 

membahas tentang bagaimana generasi tua harus mendapatkan pendidikan. 

Dengan demikian, kondisi generasi tua yang berbeda dengan generasi muda, juga 

dapat menjadi variabel penghalang terciptanya otentisitas dalam diri manusia. 

Sebagai contoh, seorang anak tentu memiliki orang tua untuk membantunya 

dalam proses menjadi manusia dewasa yang otentik, namun orang yang sudah tua 

dan yatim-piatu, tentu tidak memiliki sosok yang sepadan dengan seorang anak 

yang dibimbing oleh orang tuanya. 

Selain itu, kondisi keluarga juga digambarkan dengan ideal, sehingga 

juga akan menimbulkan kesulitan bagi seorang anak yang dilahirkan di situasi 

tanpa orang tua, mengingat kesatuan ayah dan ibu tentu berbeda dengan kesatuan 

para pengasuh di panti asuhan. Mungkin, pengganti orang tua kandung dapat 

menjadi salah satu solusinya, tetapi apakah cinta orang tua bisa sama dengan cinta 

penggantinya. Dalam kemungkinan lain, bisa saja cinta pengganti orang tua justru 



89  

 

lebih besar dari pada cinta orang tua. Dengan demikian, implementasi filsafat 

pendidikan ini cukup sulit untuk diterapkan ke beberapa anak didik. 

4.1.4. Perbandingan Pendidikan Driyarkara dengan Pemikiran John Rawls dan 

Amartya Sen 

Dalam sub-subbab ini, penulis akan membandingkan pemikiran 

Driyarkara dengan pemikiran John Rawls dan Amartya Sen. Kedua tokoh ini 

dipilih karena masih memiliki pandangan yang cukup selaras dengan pemikiran 

Driyarkara tentang pendidikan. Pemahaman tentang pendidikan berdasarkan 

konsep manusia sebagai teman dapat diperkaya, dibedah, dan dibedah dengan 

menggunakan kedua pemikiran tokoh tersebut. Perbandingan dari ketiga tokoh 

akan memperkaya kajian, dan membuat pembahasan menjadi lebih jelas. 

Pendidikan dalam kerangka pemikiran John Rawls merupakan instrumen 

untuk mewujudkan prinsip "kesetaraan kesempatan yang adil" (fair equality of 

opportunity).197 Rawls menegaskan bahwa prospek kehidupan seseorang tidak 

boleh ditentukan oleh posisi kelas sosial atau keberuntungan awal saat lahir. Oleh 

karena itu, sistem pendidikan, harus dirancang sedemikian rupa untuk 

meruntuhkan hambatan-hambatan kelas dan memastikan bahwa individu dengan 

bakat serta motivasi yang sama memiliki peluang keberhasilan yang setara, tanpa 

memandang latar belakang ekonomi mereka.198 

 

 

 

197 Bdk. John Rawls, A Theory of Justice, Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard University 

Press, 1999, hlm. 63. 
198 Bdk. Ibid., hlm. 86-89. 



90  

 

Selain sebagai penjamin kesetaraan, distribusi sumber daya pendidikan 

juga diatur oleh "prinsip perbedaan" (difference principle).199 Rawls berargumen 

bahwa ketimpangan dalam alokasi sumber daya pendidikan hanya dapat 

dibenarkan jika hal tersebut memberikan manfaat maksimal bagi anggota 

masyarakat yang paling tidak beruntung. Dalam konteks ini, negara dapat 

memberikan perhatian atau investasi lebih besar pada pendidikan kelompok yang 

kurang beruntung untuk meningkatkan ekspektasi jangka panjang mereka, 

sehingga pendidikan tidak sekadar melayani efisiensi ekonomi tetapi juga 

keadilan sosial. 

Lebih jauh lagi, Rawls memandang pendidikan tidak hanya dari sudut 

pandang produktivitas atau modal manusia (human capital), tetapi juga sebagai 

sarana pengembangan martabat diri (self-respect) dan kekuatan moral.200 

Pendidikan berfungsi memberdayakan warga negara agar mampu menikmati 

kebudayaan masyarakatnya, berpartisipasi dalam urusan publik, serta 

mengembangkan dua kekuatan moral utama, yaitu kapasitas untuk rasa keadilan 

dan kapasitas untuk mengejar konsepsi tentang yang baik. Dengan demikian, 

pendidikan menjadi fondasi bagi warga negara untuk mengelola urusan mereka 

sendiri dan bekerja sama sebagai anggota masyarakat yang bebas dan setara. 

Dalam pemahaman John Rawls, pendidikan berfungsi sebagai alat 

esensial untuk mencapai dan mempertahankan tatanan masyarakat, yang diatur 

 

 

199 Bdk. Ibid., hlm. 380 – 385. 
200 Bdk. Ibid., hlm. 452 – 455. 



91  

 

secara efektif oleh pemahaman akan keadilan publik.201 Pendidikan dipandang 

sebagai sarana yang penting untuk mencapai stabilitas, dengan menanamkan "rasa 

keadilan" (sense of justice) pada warga negara masa depan.202 Dengan demikian, 

pendidikan bertujuan untuk melahirkan warga negara di masa mendatang, yang 

memiliki kapasitas dan disposisi yang diperlukan untuk mempertahankan 

masyarakat yang adil. Bagi Rawls, keluarga menjadi sarana pendidikan pertama, 

yang memiliki fungsi sebagai sekolah keadilan pertama.203 Secara ideal, di dalam 

keluarga anak pertama kali mengalami cinta, kepercayaan, dan otoritas yang sah, 

yang menjadi fondasi bagi perkembangan moral berikutnya, yaitu moralitas 

asosiasi, di mana anak bertemu dengan pemahaman dan sudut pandang lain dalam 

suatu kelompok tertentu. Sebagai contoh, anak diajarkan apa yang baik dan buruk 

di rumah (tahap pertama), yang kemudian ia bertemu dan komunitas kecil seperti 

lingkungan sekolah, di mana ia bekerja sama dengan teman-temannya, dan 

mendapatkan pemahaman dan penerapan tentang bagaimana hidup bersama di 

tataran komunitas kecil (tahap kedua). Pada tahap terakhir, anak diajak untuk ke 

jenjang yang lebih tinggi, di mana anak belajar untuk melihat prinsip yang perlu 

digunakan, untuk membangun hidup bersama yang jauh lebih luas lagi, seperti 

hidup bernegara, yang mengarah kepada moralitas prinsip.204 

Ringkasnya, peran pendidik pertama kali dijalankan oleh orang tua dalam 

 

lingkungan keluarga, di mana mereka menanamkan rasa percaya dan harga diri 
 

201 Bdk. M. Victoria Costa, Rawls, Citizenship, and Education, New York: Routledge, 2011, hlm. 

25. 
202 Bdk. Ibid., hlm. 5, 25. 
203 Bdk. Ibid., hlm. 44. 
204 Bdk. Ibid., hlm. 29–30. 



92  

 

melalui kasih sayang serta keteladanan yang nyata.205 Memasuki tahap berikutnya, 

cakupan pendidik meluas ke dalam berbagai "asosiasi" sosial seperti sekolah dan 

lingkungan kerja; di sini, guru, teman sebaya, dan rekan sejawat bertindak sebagai 

teladan moral (moral exemplars) yang membantu individu memahami peran serta 

tanggung jawab mereka dalam sistem kerja sama sosial.206 Lebih jauh lagi, 

institusi politik dan para pejabat publik juga berfungsi sebagai pendidik kolektif 

bagi warga negara melalui penerapan prinsip keadilan yang transparan dalam 

struktur dasar masyarakat.207 Secara keseluruhan, Rawls menegaskan bahwa 

seluruh rangkaian upaya edukatif ini bukanlah bentuk indoktrinasi, melainkan 

sebuah "pendidikan untuk otonomi" yang bertujuan membentuk pribadi rasional 

yang mampu memahami dan memilih prinsip keadilan atas kehendak mereka 

sendiri.208 

Berbeda dari John Rawls, Sen memindahkan fokus dari pemahaman 

pendidikan yang digunakan sebagai sarana untuk tujuan tertentu, yaitu 

membentuk stabilitas masyarakat, ke arah kebebasan manusia, di mana 

pendidikan ada untuk individu itu sendiri. Pendidikan bukanlah sekadar alat untuk 

melayani negara yang adil, tetapi kebebasan esensial dan kapabilitas sentral yang 

mendefinisikan kehidupan yang manusiawi. Amartya Sen mencoba menjelaskan 

bahwa manusia (individu) bukan hanya alat untuk tujuan tertentu, tetapi juga 

 

 

 

205 Bdk. John Rawls, A Theory of Justice, Op. Cit., hlm. 405. 
206 Bdk. Ibid., hlm. 409 – 412. 
207 Bdk. Ibid., hlm. 414. 
208 Bdk. Ibid., hlm. 451 – 452. 



93  

 

tujuan dari latihan itu sendiri.209 Berangkat dari kritiknya terhadap pendidikan 

yang digunakan untuk melahirkan manusia demi kepentingan efisiensi produksi, 

pendekatan kapabilitas menggeser fokus dari efisiensi ekonomi ke keadilan sosial, 

yang menanyakan bagaimana sekolah dapat memberikan kontribusi untuk 

menciptakan masyarakat yang lebih adil, dengan memperhatikan martabat 

manusia dan kesejahteraan bagi semua.210 

Bagi Sen, Pendidikan merupakan salah satu "peluang sosial" (social 

opportunities) utama yang menjadi fondasi bagi pembangunan sebagai proses 

perluasan kebebasan individu.211 Sen menegaskan bahwa pendidikan memiliki 

peran "konstitutif" dalam pembangunan; artinya, kemampuan untuk melek huruf 

dan berhitung adalah bagian integral dari kebebasan manusia itu sendiri, yang 

nilainya tidak perlu dibuktikan melalui kontribusi tidak langsungnya terhadap 

pertumbuhan ekonomi atau industrialisasi. Dengan kata lain, pendidikan adalah 

tujuan akhir dari pembangunan karena ia memperkaya kehidupan manusia secara 

langsung dan menghilangkan "ketidakterbebasan" (unfreedom) yang disebabkan 

oleh ketidaktahuan. 

Sen juga membedakan antara konsep "modal manusia" (human capital) 

dan  "kapabilitas  manusia"  (human  capability)  untuk  memperjelas  posisi 

 

 

 

209 Bdk. Nadeera Rajapakse, “Amartya Sen’s Capability Approach and Education: Enhancing 

Social Justice”, dalam Jurnal LISA Journal, Vol. 14 (2016), hlm. 5, 

https://doi.org/10.4000/lisa.8913 
210 Bdk. Ibid., hlm. 1. 
211 Bdk. Amartya Sen, Development as Freedom , New York: Alfred A. Knopf, 2000, 36–38. 

https://doi.org/10.4000/lisa.8913


94  

 

pendidikan.212 Modal manusia melihat pendidikan secara instrumental sebagai 

sarana untuk meningkatkan produktivitas ekonomi, sedangkan kapabilitas 

manusia melihat bagaimana pendidikan memperluas pilihan seseorang untuk 

menjalani kehidupan yang mereka hargai. Keberfungsian adalah sesuatu yang 

berhasil dilakukan oleh seorang anak didik.213 Contoh dari keberfungsian adalah 

menulis, membaca, dapat menyelesaikan pendidikan, mengambil peran dalam 

organisasi untuk melatih hidup sosial, memiliki kompetensi tertentu, dan hal-hal 

lain yang memiliki fungsi dalam hidup peserta didikan.214 Sedangkan kapabilitas 

adalah kemampuan peserta didik dalam melakukan tindakan yang berharga dan 

bernilai bagi diri peserta didik itu sendiri.215 

Bagi Sen, pendidikan adalah penangkal utama terhadap preferensi yang 

disesuaikan. Sebagai contoh, seorang anak yang ahli dan berbakat dalam seni tari, 

dipaksa mempelajari matematika oleh gurunya, dengan menuntut anak itu untuk 

bisa mendapatkan nilai matematika yang baik, yang bagi gurunya matematika 

menjadi hal yang paling penting dalam pendidikan. Dari pemahaman ini, 

pendidikan memberi individu kapasitas untuk secara kritis menilai kondisi 

mereka, mempertanyakan peran yang ditimpakan kepada mereka, dan membentuk 

aspirasi baru berdasarkan pada apa yang bagi mereka menjadi suatu alasan untuk 

mereka dapat dihargai, bukan hanya apa yang telah mereka pelajari semata. 

 

212 Amartya Sen, Commodities and Capabilities, New Delhi: Oxford University Press, 1999, hlm. 6–

9. 
213 Bdk. Ed. Melanie Walker dan Elaine Unterhalter, Amartya Sen's Capability Approach and 

Social Justice In Education, New York: PALGRAVE MACMILLAN, 2007, hlm. 4. 
214 Bdk. Ibid., hlm. 4. 
215 Bdk. Ibid., hlm. 2. 



95  

 

Sebagai contoh, seorang anak merasa bahwa seni menjadi sesuatu yang berharga 

bagi dirinya, dan ia mengembangkan kemampuannya dalam mempelajari seni tari. 

Melatih kelenturan tangan, mengatur mimik wajah, dan memahami sejarah seni 

tari menjadi sesuatu yang memiliki keberfungsian bagi dirinya, untuk 

meningkatkan kapabilitasnya dalam hal seni tari. Dengan demikian, pendidikan 

bukan sekadar urusan teknis ekonomi, melainkan alat politik dan sosial yang 

memungkinkan individu untuk menjadi "agen" aktif yang mampu membentuk 

masa depan mereka sendiri.216 

 

 

 

 

 

Pemikiran Amartya Sen dan Driyarkara memiliki suatu kesamaan, yaitu 

memandang manusia sebagai tujuan akhir dari pendidikan, dan bukan alat. 

Driyarkara melihat manusia sebagai persona yang bermartabat. Dari pernyataan 

ini, pendidikan dipandang sebagai proses pemanusiaan siswa, yang tidak boleh 

direduksi sebagai alat untuk tujuan tertentu. Selaras dengan pemikiran ini, 

Amartya Sen juga menganggap manusia sebagai tujuan dari pendidikan. Amartya 

Sen mengkritik teori modal manusia, yaitu melihat pendidikan hanya sebagai cara 

mencetak pekerja untuk kepentingan ekonomi. Pemikiran Driyarkara mengenai 

humanisasi, yaitu proses mengangkat manusia muda ke taraf insani yang otonom 

dan bermoral, sejalan dengan pendekatan kapabilitas Sen. Bagi Sen, pendidikan 

 

 

216 Bdk. Amartya Sen, Development as Freedom, Op. Cit., hlm. 195–198. 



96  

 

harus memperluas pilihan seseorang untuk menjalani kehidupan yang mereka 

hargai, sebuah gagasan yang melengkapi konsep otentisitas Driyarkara. 

Pemikiran Driyarkara dan John Rawls selaras mengenai andanya 

kesetaraan dan keadilan dalam pendidikan, serta moralitas yang perlu ditanamkan 

dalam keluarga. Jika Driyarkara menekankan aspek manusia sebagai homo homini 

socius (manusia sebagai teman bagi sesamanya), John Rawls memberikan 

kerangka agar relasi tersebut dapat terwujud secara adil. Rawls memandang 

pendidikan sebagai instrumen untuk mewujudkan "kesetaraan kesempatan yang 

adil", memastikan bahwa bakat seseorang tidak terhambat oleh kelas sosialnya. 

Driyarkara memperkaya perspektif ini dengan menyatakan bahwa keadilan bukan 

sekadar aturan formal, melainkan perwujudan dari sosialitas manusia yang 

bersifat "mengada-bersama". Selain itu, keduanya sepakat bahwa keluarga adalah 

sekolah pertama di mana nilai-nilai cinta dan keadilan mulai ditanamkan. 

Bagi Driyarkara, manusia adalah teman bagi sesamanya, dan pendidikan 

dipandang sebagai sesuatu yang bersifat relasional atau berdasarkan hubungan 

(lih. bab 3). Manusia tidak bisa menjadi persona sendirian, sebab "Aku" hanya ada 

jika berhubungan dengan "Engkau" (orang lain), dan pendidikan menjadi proses 

pembelajaran yang memperlakukan orang lain sebagai teman. Perbedaan 

pemikiran Amartya Sen dan Driyarkara adalah Amartya Sen lebih fokus pada 

kebebasan individu, sementara Driyarkara fokus pada kualitas hubungan persona, 

mengingat adanya kodrat sosialitas pada diri manusia. 



97  

 

Dari ketiga tokoh ini, kita bisa melihat inti pendidikan yang berbeda- 

beda. Bagi Rawls, pendidikan adalah suatu sarana untuk menciptakan keadilan di 

masyarakat, sehingga pengetahuan menjadi warga negara yang bermoral menjadi 

hal yang penting.217 Bagi Sen, pendidikan ditujukan untuk peserta didik itu 

sendiri, sehingga peserta didik memiliki kapabilitas dan kemampuan yang 

memiliki keberfungsian.218 Bagi Driyarkara, ia menekankan sifat relasional yang 

membantu peserta didik menuju manusia dewasa yang otentik, sehingga 

pendidikan perlu didasari kodrat sosialitas manusia, yang menekankan bahwa 

siswa yang adalah persona yang otentik, dan mereka harus diperlakukan sebagai 

subjek yang setara dan bermartabat. 

 

 

 

4.2. Logika Produksi dan Internal Goods Buku What’s Good of Education 

 

Setelah memahami tinjauan kritis dalam subbab sebelumnya, kita akan 

melihat pemikiran seorang tokoh bernama Joseph Dunne. Tokoh ini dipilih karena 

pandanganya yang sesuai dengan urgensi penelitian, yang menolak adanya 

dehumanisasi dalam proses pendidikan. Pemikiran Dunne digunakan untuk 

memberikan sumbangan relevansi terhadap pemikiran Driyarkara tentang 

pendidikan dalam manusia sebagai teman, mengingat Dunne hidup di zaman ini 

dan menuliskan analisisnya tentang pendidikan di zaman ini. 

 

 

 

 

217 Bdk. M. Victoria Costa, Rawls, Citizenship, and Education, Op.Cit., hlm. 25. 
218 Bdk. Nadeera Rajapakse, Op.Cit., hlm. 5. 



98  

 

Buku What’s Good of Education ditulis oleh Joseph Dunne, seorang 

Cregan Professor of Philosophy and Education, Emeritus, di Institute of 

Education, Dublin City University (DCU).219 Cukup sulit menemukan biografi 

Joseph Dunne, sehingga informasi yang akan saya sampaikan juga terbatas. Ia 

berasal dari Thurles, Tipperary, Ireland. Ia menempuh pendidikan di Rockwell 

College, dan University College Dublin, sebelum ia bergabung dengan staf 

akademik di St. Patrick’s College Dublin in 1970. Di tempat itu, ia mengajar 

filsafat di Education and Humanities Faculties selama 40 tahun. Ia juga 

mendirikan departemen Human Development di kampus tersebut.220 Ia pernah 

menjadi profesor tamu dan pengajar di berbagai universitas bergengsi, termasuk 

Duke University (AS), University of British Columbia (Kanada), Universitas Oslo 

(Norwegia), Universitas Cambridge (Inggris), dan UC Berkeley (AS). Beberapa 

karyanya antara lain: Back to the Rough Ground: Practical Judgement and the 

Lure of Technique (1993), Questioning Ireland: Debates in Political Philosophy 

and Public Policy (2000), Childhood and its Discontents: The First Seamus 

Heaney Lectures (2002), dan What’s the Good of Education? (2025). 

Dalam buku What’s the Good of Education?, Dunne secara implisit 

menjelaskan tentang logika produksi dan pengaruhnya pada pendidikan. Bagi 

Dunne, internal goods dan kebijaksanaan praksis menjadi hal yang penting. 

 

 

219 Bdk. Google Books, tentang pengarang, 

https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=qYBIEQAAQB 

AJ&redir_esc=y (Diakses pada 04 November 2025, pk. 22.11 WIB). 
220  Bdk.  goodreads,  2025,  https://www.goodreads.com/author/show/468819.Joseph_Dunne. 

(Diakses pada 04 November 2025, pk. 22.10 WIB). 

https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=qYBIEQAAQBAJ&redir_esc=y
https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=qYBIEQAAQBAJ&redir_esc=y
https://www.goodreads.com/author/show/468819.Joseph_Dunne


99  

 

Pemikiran Dunne ini akan membawa filsafat pendidikan dalam konsep manusia 

sebagai teman menjadi lebih relevan. 

4.2.1. Logika Produksi 

 

Dunne mengkritik keras upaya untuk menjalankan pengajaran sesuai 

dengan logika produksi, di mana hasil dapat ditentukan, diukur, dan dipastikan di 

depan.221 Ia mengidentifikasi dua ancaman utama yang saling terkait, yaitu 

teknisisme dan komodifikasi, yang berpadu dalam apa yang disebutnya "logika 

produksi." Dalam model ini, terjadi serangkaian reduksi yang merusak: 

pengetahuan diubah menjadi komoditas (komodifikasi); pendidikan menjadi 

bisnis produktif; serta orang tua dan siswa diposisikan sebagai pelanggan dan 

siswa diperlakukan sebagai bahan baku. Tidak hanya itu, guru direduksi menjadi 

"fungsionaris belaka" yang kinerjanya diukur melalui hasil belajar, indikator 

kinerja, dll.222 Sebagai contoh, seorang pasangan suami istri yang memasukkan 

anaknya ke sekolah untuk mendapatkan hasil bahwa anak mereka akan menjadi 

anak yang pintar, tanpa perlu mengetahui jati diri, kemampuan, dan apa yang 

dimiliki oleh anak. 

Ancaman kedua adalah teknisisme, yaitu kecenderungan untuk percaya 

bahwa penguasaan atas alam melalui teknologi berbasis sains dapat diperluas 

untuk mencapai penguasaan serupa atas perilaku manusia melalui pedagogi 

 

 

 

221 Bdk. Joseph Dunne, What’s Good of Education?, London: Bloomsbury Academic, 2025, hlm. 

12. 
222 Bdk., Ibid., hlm. 13. 



100  

 

berbasis sains.223 Bagi Dunne, pandangan ini secara fundamental salah memahami 

hakikat pengajaran yang sebenarnya, yang selalu situasional, sarat dengan muatan 

emosional, dan pada dasarnya tidak dapat diprediksi. Sebagai contoh, pendidikan 

dikaitkan dengan ukuran-ukuran tertentu yang sudah disiapkan oleh pendidik, dan 

anak perlu sampai kepada ukuran-ukuran itu sebagai bukti dari keberhasilan 

pendidikan, tanpa melihat dan mengenali diri anak dengan baik. 

Kritik Dunne terhadap logika produksi dan sifat teknokratis, bukanlah 

kritik yang terpisah-pisah. Semuanya menunjuk pada satu musuh filosofis yang 

mendasar, yaitu dominasi nalar instrumental. Ini adalah cara berpikir yang menilai 

segala sesuatu dari segi efisiensi, kontrol, dan kegunaan untuk tujuan eksternal, 

sehingga menekan pertanyaan tentang nilai intrinsik dan makna. Bagi Dunne, 

anak bukan hanya objek pasif yang harus diisi dengan pengetahuan.224 

4.2.2. Internal Goods 

Sebagai penangkal terhadap krisis nalar instrumental, Dunne mengajukan 

sebuah pemikiran yang secara signifikan meminjam dari pemikiran Aristoteles 

dan filsuf kontemporer Alasdair MacIntyre. Dari kedua pemikir ini, kita akan 

melihat bahwa pendidikan perlu dipandang sebagai proses menuju kebijaksanaan 

praksis. Inti dari perbaikan pendidikan adalah pengembalian pendidikan pada 

konsep kebijaksanaan praksis. 

 

 

 

 

223 Bdk., Ibid. 
224 Bdk. Ibid., hlm. 9. 



101  

 

Mengikuti MacIntyre, Dunne mengusulkan agar pendidikan dipahami 

sebagai inisiasi siswa ke dalam praktik-praktik. Sebuah praktik adalah suatu 

kegiatan yang terstruktur dan memiliki internal goods, seperti fisika, pertukangan, 

musik, atau sejarah.225 Internal goods adalah keunggulan, pemahaman, dan 

kepuasan yang hanya dapat dicapai melalui partisipasi otentik dalam praktik itu 

sendiri, seperti pemahaman mendalam tentang sejarah, kemampuan memainkan 

alat musik dengan perasaan, atau kecakapan merancang argumen yang elegan 

dalam filsafat. Hal-hal ini tidak bersifat kompetitif; yang mengandaikan 

pencapaian satu orang tidak mengurangi ketersediaannya bagi orang lain dan 

bahkan dapat menjadi sumber inspirasi.226 Di sisi sebaliknya, eksternal goods 

adalah sesuatu yang memiliki unsur imbalan yang melekat secara kontingen pada 

praktik, seperti nilai, gelar, status, atau gaji. Secara gamblang, dengan eksternal 

good, anak berpikir bahwa belajar bisnis dengan baik akan menghantarkan dia 

untuk memiliki banyak harta dan uang. Dunne berpendapat bahwa kesalahan 

pendidikan terjadi ketika eksternal good menggantikan internal good. 

4.2.3. Phronēsis 

 

Keterarahan pengajaran sebagai sebuah praktik, tidak dapat dilakukan 

dengan seperangkat aturan teknis oleh guru. Sebaliknya, mereka memerlukan apa 

yang oleh Aristoteles disebut phronēsis, yaitu kebijaksanaan praktis atau penilaian 

praktis yang baik.227 Ini adalah jenis pengetahuan dalam tindakan (knowing-in- 

action) yang melibatkan penyesuaian yang peka terhadap situasi kelas yang terus 
 

225 Bdk. Ibid., hlm. 14. 
226 Bdk. Ibid., hlm. 15. 
227 Bdk. Ibid., hlm. 14. 



102  

 

berubah, pemahaman mendalam tentang materi pelajaran, dan kemampuan untuk 

merespons secara kreatif terhadap peluang dan tantangan yang tidak terduga.¹⁸ 

Phronēsis adalah antitesis dari ideal teknokratis. 

Kerangka kerja "praktik" berfungsi sebagai teori nilai yang komprehensif 

untuk pendidikan. Ia menjelaskan perbedaan antara aktivitas pendidikan yang 

otentik (untuk kemampuan itu sendiri) dan yang korup (berbasis pada 

teknokratis). Dengan memprioritaskan internal goods, Dunne menawarkan cara 

untuk menilai kurikulum, metode pengajaran, dan sistem penilaian berdasarkan 

penumbuhan keunggulan intrinsik, dan bukan pengejaran eksternal (demi gaji 

yang lebih tinggi). Dengan demikian, kerangka kerja ini tidak hanya bersifat 

deskriptif, tetapi juga normatif, memberikan landasan filosofis untuk mengkritik 

kebijakan pendidikan kontemporer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

4.3. Relevansi 

 

Dalam relevansi, penulis akan menyajikan irisan antara pendidikan 

berdasarkan manusia sebagai teman, dengan pemikiran Joseph Dunne dan 

berbagai teks UNESCO. Pemikiran Joseph Dunne akan digunakan untuk 

menambah situasi terkini terkait keprihatinan akan pendidikan. Selain itu, Teks 

UNESCO juga akan digunakan untuk memberikan irisan pendidikan berdasarkan 



103  

 

manusia sebagai teman, dengan pendidikan yang dibahas oleh UNESCO, 

mengingat UNESCO sebagai salah satu penggagas pendidikan di tingkat 

internasional. 

4.3.1. Pendidikan Tidak Melahirkan Manusia Instrumental: Pembebasan dalam 

Pendidikan 

Salah satu persoalan pendidikan di Indonesia saat ini adalah 

instrumentalisme, yaitu pereduksian pendidikan menjadi sekadar alat untuk 

mencapai tujuan-tujuan di luarnya.228 Kerangka pemikiran Joseph Dunne sangat 

membantu dalam membahas persoalan instrumentalisme pendidikan ini. Dunne 

mengkritik dominasi "logika produksi" dalam pendidikan modern, di mana 

sekolah dipandang sebagai pabrik, siswa sebagai "bahan baku", guru sebagai 

"fungsionaris", dan tujuannya adalah efisiensi dan hasil yang terukur. 

Logika ini mengarah pada prioritas yang keliru. Dunne membedakan 

antara dua jenis kebaikan dalam pendidikan, yaitu external goods (kebaikan 

eksternal) dan internal goods (kebaikan internal). External goods adalah imbalan 

yang melekat secara kontingen pada yang lain, seperti nilai, ijazah, status, atau 

gaji. Sebaliknya, internal goods adalah kebaikan yang inheren dalam praktik itu 

sendiri dan hanya dapat dicapai melalui partisipasi otentik di dalamnya, seperti 

pemahaman yang mendalam, kenikmatan intelektual, pengembangan kebajikan, 

atau apresiasi terhadap keindahan. Korupsi pendidikan yang paling mendasar 

 

228 Bdk. Jamalul Muttaqin, "Instrumentalisme Nilai-Nilai Spiritualitas, Kejujuran, dan Amanah 

dalam Pengembangan Pendidikan," dalam Jurnal Cendekia: Jurnal Kependidikan dan 

Kemasyarakatan, vol. 7 (2023), hlm. 118, http://ejournal.iainu- 

kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/. 

http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/
http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/


104  

 

terjadi ketika pengejaran external goods menggantikan dan menyingkirkan 

 

internal goods. 

 

Sintesis antara Driyarkara dan Dunne menjadi sangat kuat untuk 

membahas persoalan ini. Tujuan humanisasi yang digagas Driyarkara pada 

esensinya adalah sebuah proses mewujudkan internal goods. Pendidikan yang 

memanusiakan adalah pendidikan yang membebaskan manusia untuk mengejar 

kebaikan-kebaikan intrinsik ini demi penyempurnaan dirinya sebagai persona. 

Sebaliknya, pendidikan instrumental yang melahirkan "manusia instrumental”, 

yaitu manusia yang hanya mengejar tujuan-tujuan eksternal, adalah bentuk 

pendidikan yang telah terkorupsi oleh dominasi external goods. 

4.3.2. Pendidikan Melahirkan Manusia Otentik 

 

Otentisitas seseorang bisa dicapai melalui dialektika dari kepribadian. 

 

Mengutip pemikiran Driyarkara, 

 

“Bilamanakah eksistensia (in-der-Welt-sein, Dasein) itu dapat disebut 

autentik? Jika merupakan dialektika dari kepribadian, artinya: jika 

manusia dalam dan dengan eksistensia itu mengekspresikan dan 

merealisasikan diri sebagai kepribadian dan menyempurnakan dirinya 

lebih lanjut lagi sebagai kepribadian.”229 

Dalam pemahaman Driyarkara, manusia sama dengan persona, dan persona sama 

dengan pribadi. Mengutip Driyarkara, 

“Berdiri sendiri merupakan kediri-sendirian, itulah yang kita sebut persona 

atau pribadi”230 
 

 

 

229 Nicolaus Driyarkara, “Hominisasi dan Humanisasi”, Op.Cit., hlm. 283 – 284. 
230 Nicolaus Driyarkara, “Persona dan Personisasi”, hlm. 125. 



105  

 

Dalam kedua pemahaman di atas, menjadi autentik berarti merealisasikan diri 

sebagai persona dan menyempurnakan dirinya sebagai sempurna. Hal ini 

merupakan suatu proses. Mengutip Driyarkara, 

“Akan tetapi, tidak pernah kita lupakan juga bahwa manusia itu sebagai 

persona juga tidak sempurna. Sekarang aspek inilah yang harus dipandang. 

Ini pelu sekali untuk ilmu mendidik. Karena justru berdasarkan aspek inilah 

kita dapat mengerti fungsi pendidikan”231 

Ia adalah pribadi yang sadar akan eksistensinya, berani mengambil keputusan 

sebagai manusia otonom, dan bertanggung jawab penuh atas pilihannya dalam 

relasinya dengan sesama.232 Manusia otentik adalah subjek dari hidupnya sendiri, 

bukan objek dari sistem atau ekspektasi eksternal. 

Namun, bagaimana cita-cita luhur ini dapat diwujudkan dalam praktik 

pendidikan sehari-hari? Di sinilah konsep phronēsis atau kebijaksanaan praktis 

menjadi sesuatu yang ditawarkan oleh Dunne, yang diambil dari pemikiran 

Aristoteles. Phronēsis adalah jenis pengetahuan-dalam-tindakan yang 

memungkinkan seorang pendidik untuk membuat penilaian etis dan pedagogis 

yang baik dan tepat dalam situasi kelas yang selalu unik, dinamis, dan tidak dapat 

diprediksi.233 Ia adalah antitesis dari sifat teknokratis (nalar teknis atau 

keterampilan prosedural), yang hanya mampu menerapkan aturan-aturan standar 

secara mekanis. Untuk melahirkan manusia otentik, dibutuhkan pendidik yang 

juga otentik. Guru bukanlah sekadar teknisi yang menjalankan kurikulum, 

melainkan seorang praktisi bijaksana yang menjadi teladan dalam mengejar 

 

231 Ibid., hlm. 128. 
232 Bdk. Nicolaus Driyarkara, “Hominisasi dan Humanisasi”, Op.Cit., hlm. 416 – 417. 
233 Bdk Joseph Dunne, Op.Cit., hlm. 153. 



106  

 

internal goods. Pendidikan karakter yang otentik hanya mungkin terwujud melalui 

keteladanan seorang guru. 

Sintesis antara Driyarkara dan Dunne pada akhirnya melahirkan sebuah 

model yang saling melengkapi. Driyarkara menyediakan fondasi bahwa persona 

perlu disempurnakan menjadi otentik melalui pendidikan yang melibatkan 

hominisasi dan humanisasi. Dunne, di sisi lain, menyediakan kerangka yang 

menjawab pertanyaan bagaimana kita dapat mewujudkan visi Driyarkara di 

tengah tantangan komodifikasi dan teknisisme. Tanpa landasan relasional 

Driyarkara, phronēsis bisa tereduksi menjadi sekadar keterampilan etis individual. 

Sebaliknya, tanpa kerangka praksis Dunne, visi humanisasi Driyarkara berisiko 

tinggal sebagai idealisme abstrak. Model sintesis inilah yang menawarkan jalan 

keluar konkret dari dilema pendidikan Indonesia, dengan menyediakan dasar 

filosofis sekaligus panduan untuk mewujudkan pendidikan yang benar-benar 

memanusiakan. 

4.3.3. Pendidikan Sesuai Nilai Pancasila dan Kebudayaan yang ada di Masing- 

Masing Daerah 

Driyarkara secara eksplisit menyatakan bahwa kodrat sosialitas manusia 

terdapat dalam Pancasila, yang inti sarinya ada dalam konsep gotong royong.234 

Gotong royong, dalam pandangannya, bukanlah sekadar tradisi budaya, melainkan 

perwujudan dari konsep manusia sebagai teman (homo homini socius). Dalam 

alam Indonesia, Pancasila dipandang sebagai dasar negara, sehingga pendidikan 

 

234 Bdk. Nicolaus Driyarkara, “Homo Homini Socius”, Op.Cit., hlm. 655. 



107  

 

juga memiliki dasar Pancasila, yang kemudian hendak menumbuhkan nilai-nilai 

Pancasila. 

Koneksi ini menjadi sangat relevan dalam konteks implementasi Profil 

Pelajar Pancasila (PPP). Dimensi-dimensi kunci dalam PPP, seperti "Bergotong 

Royong", "Berkebinekaan Global", dan "Beriman, Bertakwa kepada Tuhan YME, 

dan Berakhlak Mulia", merupakan cerminan langsung dari visi Driyarkara tentang 

manusia sebagai persona yang mengada-bersama.235 Filsafat Driyarkara dapat 

berfungsi sebagai "jiwa" yang menghidupkan kerangka PPP, mengangkatnya dari 

menjadi sebuah praksis pendidikan yang bermakna. Lebih jauh, penekanan 

Driyarkara pada proses membudaya, yang memasukkan manusia muda ke dalam 

"alam masyarakat" dan nilai-nilainya, memberikan argumen kuat untuk 

pendidikan yang kontekstual dan berakar pada kearifan lokal. Kebudayaan daerah 

bukanlah sekadar konten tambahan, melainkan medium esensial bagi proses 

humanisasi itu sendiri. Dengan demikian, lokalitas juga menjadi hal yang penting 

dalam pendidikan. 

4.3.4. Education for Sustainable Development Sebagai Sarana Pembentukan 

Manusia Lokal dengan Kesadaran Global 

Pembelajaran tentang kebudayaan lokal juga memiliki keselarasan 

dengan apa yang hendak diperjuangkan oleh UNESCO. United Nations 

Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO) memiliki program 

 

235 Bdk. Kemendikbudristek, "Profil Pelajar Pancasila", 

https://cerdasberkarakter.kemendikdasmen.go.id/profil-pelajar-pancasila/ (diakses pada 23 

November 2025, pk. 22.08 WIB) 

https://cerdasberkarakter.kemendikdasmen.go.id/profil-pelajar-pancasila/


108  

 

ESD, yaitu Education for Sustainable Development, yang hendak memasukkan 

situs-situs UNESCO sebagai pusat pembelajaran yang berkelanjutan. ESD 

bertujuan memberdayakan peserta didik segala usia dengan pengetahuan, 

keterampilan, nilai, serta wewenang agar mereka mampu mengambil keputusan 

yang terinformasi dan tindakan yang bertanggung jawab.236 Tindakan ini 

diarahkan demi terwujudnya integritas lingkungan, kelangsungan ekonomi, dan 

tatanan masyarakat yang memberdayakan semua gender, bagi generasi kini dan 

mendatang, dengan senantiasa menghormati keberagaman budaya. 

Hal yang menjadi keprihatinan dari program ini adalah adanya 3 krisis 

dunia, yaitu perubahan iklim, polusi, dan hilangnya keanekaragaman hayati.237 

Melalui program ESD, pendidikan diarahkan untuk menjawab 3 persoalan ini, 

yang salah satu bagiannya adalah melahirkan anak dengan memiliki perasaan 

memiliki, tanggung jawab, dan interaksi-jejaring.238 Dengan menumbuhkan 

perasaan memiliki, peserta didik diajak untuk belajar tentang lingkungan yang ada 

di sekitarnya, seperti warisan alam dan budaya. Dalam program ini juga, anak 

diajak untuk memiliki rasa tanggung jawab, tentang peran mereka dalam upaya 

menyelesaikan persoalan dunia, seperti perubahan iklim, yang kemudian 

diarahkan menjadi pribadi yang proaktif untuk menciptakan perubahan positif. 

Selain itu, program ini juga mengajak peserta didik menjadi lebih sadar akan 

peran mereka melalui  interaksi, diskusi, dan kolaborasi antarbudaya yang 

 

236 Bdk. UNESCO, UNESCO Sites as partners for Education for Sustainable Development, Paris: 

UNESCO, 2025, hlm. 11. 
237 Bdk. Ibid., hlm. 9. 
238 Bdk. Ibid., hlm. 12. 



109  

 

bermakna dengan rekan, ahli, dan ilmuwan, sehingga memperluas jejaring mereka 

dalam komunitas konservasi. Peluang koneksi, termasuk secara virtual dengan 

situs UNESCO, diciptakan agar mereka dapat bertanggung jawab dalam aksi 

iklim global dan menjadi pemimpin masa depan serta agen perubahan positif. 

Dari dokumen UNESCO dan filsafat pendidikan dalam konsep manusia 

sebagai teman, anak didik diajak untuk terlibat dalam situasi hidup bersama. 

Peserta didik diajak untuk berpartisipasi aktif dalam dunia yang sedang mereka 

hidupi. Adanya perjumpaan dengan budaya lokal dan global, hendak membangun 

kesadaran kepada anak, bahwa mereka ada di dunia yang sama, dengan budaya 

dan nilai yang dihidupi dalam suatu budaya, namun tetap dengan kesadaran 

global, yang mengajak anak untuk memiliki keprihatinan tentang isu bersama. 

Dalam implementasinya, pendidik berperan untuk meletakkan rasa hormat dan 

tanggung jawab pada alam dan isu lingkungan, terhadap setiap pengajaran 

mereka. Tidak hanya itu, pentingnya kontribusi pengetahuan dan praktik lokal dan 

adat juga menjadi hal yang harus diajarkan oleh para pendidik.239 

4.3.5. Perjumpaan Peserta Didik dan Pendidik dengan Dunia yang Dihadapi 

Dalam pemahaman manusia sebagai teman, peserta didik adalah persona 

yang dibantu untuk menjadi manusia dewasa, dengan segala keotentikan yang 

ada, oleh para pendidik, yaitu guru, dosen, orang tua, dll (lih. bab III). Dalam 

prosesnya, peserta didik dan pendidik tidak menekankan sisi hierarki yang kuat, 

seperti disposisi guru yang lebih berkuasa atas muridnya. Akan tetapi, proses 

 

239 Bdk. Ibid., hlm. 13. 



110  

 

pendidikan diselenggarakan dengan lebih bersifat dialogis, yang mengandaikan 

guru menjadi teman perjalanan sekaligus mentor bagi peserta didik. Hal ini selaras 

dengan pemahaman dalam buku Humanistic Future of Learning yang diterbitkan 

oleh UNESCO. 

Dalam teks ini, Helena menekankan bahwa pembelajaran partisipatif 

berfokus pada relasi suportif, yang menekankan pengalaman belajar bersama, di 

mana peserta didik dan pendidik menjadi pelajar aktif dalam menciptakan dan 

menemukan jati diri keunikan mereka, praktik hidup sosial, dan peran mereka 

dalam dunia.240 Pendekatan ini menekankan penciptaan makna yang dibangun 

bersama, dengan tetap memiliki pemahaman personal. Dengan demikian, 

pembangunan makna secara kolektif sekaligus personal menjadi hal yang penting. 

Menurut dokumen ini, individu tidak bisa dipisahkan dari dunia yang 

mereka pelajari dan tidak bisa dipisahkan dari pengalaman afeksi peserta didik.241 

Peserta didik diajak untuk melihat nuansa kebaikan global, yang menitikberatkan 

pada kebahagiaan publik, yang terkadang juga berbenturan dengan kesenangan 

pribadi. Dari proses pendidikan semacam ini, pendidikan menyediakan tempat 

untuk proses dialog, interaksi, dan penciptaan makna bersama yang ketika itu 

semua dijalankan, maka akan memperoleh suatu penemuan makna bersama yang 

berharga.242 

 

 

 

240 Bdk. Ibid., hlm. 49. 
241 Bdk. Ibid. 
242 Bdk. Ibid., hlm. 50. 



111  

 

Dalam penerapannya, kita bisa menggunakan konsep ini dalam mengkaji 

suatu hal, seperti seorang anak dan pendidik yang melihat sebuah gunung. Dalam 

mengkaji sebuah gunung, kita tidak hanya berhadapan dengan gunung yang ada di 

papan tulis atau buku paket, tetapi kita perlu berjumpa dengan masyarakat yang 

tinggal di gunung, suasana langsung yang ada di gunung, yang kemudian 

melahirkan perjumpaan pengalaman langsung dengan sesuatu yang dipelajari. 

Dengan perjumpaan ini, interaksi antara peserta didik, pendidik, serta masyarakat 

juga terjadi, sehingga pemahaman akan gunung bukanlah sesuatu yang bersifat 

konseptual semata. Perjumpaan ini juga menjadi proses dialog makna, seperti 

bagaimana masyarakat yang berada di gunung memaknai gunung sebagai sesuatu 

yang memberikan air dan penghidupan bagi pertanian yang ada di sana, yang jauh 

lebih berharga dan sustainable jika dibandingkan dengan suatu gunung yang 

ditambang dan memberikan dampak negatif yang berkelanjutan. Dari penjelasan 

ini, kita bisa melihat bahwa implementasi pendidikan menjadi sesuatu yang 

holistik dan melibatkan peserta didik dan pendidik, dengan dunia yang dihadapi. 

4.3.6. Pendidikan Melahirkan Manusia dengan Kesadaran Hidup Bersama 

Pendidikan dalam konsep manusia sebagai teman, memiliki dasar nilai 

sosialitas di dalamnya, yang mengandaikan manusia muda dibantu untuk menjadi 

manusia yang purnawan oleh manusia yang lain (lih. bab 3). Dalam prosesnya, 

persona dibina secara otentik oleh para pendidik, seperti seorang anak didik yang 

diajak untuk mengenali minat dan bakatnya sesuai dengan kemampuan yang 

dimilikinya, dan bukan sesuai dengan keinginan orang tua atau pendidik. Semakin 



112  

 

dalam lagi, pendidikan dimaknai sebagai proses hominisasi dan humanisasi, yang 

di dalamnya mengandung unsur sosialitas sebagai kodrat dalam diri manusia (lih. 

bab 3). 

Selaras dengan konsep pendidikan yang didasarkan pada kodrat sosialitas 

manusia, pemikiran ini sesuai dengan salah satu dari 4 pilar pendidikan yang 

digagas oleh UNESCO, yaitu learning to live together. Dalam pilar ini, 

pendidikan berperan untuk mengajarkan keragaman manusia, kesadaran tentang 

persamaan kodrat manusia (egaliter), dan pemahaman tentang 

kesalingtergantungan antar manusia, yang diimplementasikan pada setiap 

kesempatan dalam pembelajaran.243 Pemahaman akan orang lain, “liyan”, dimulai 

dari pemahaman akan diri sendiri, sehingga penemuan jati diri menjadi hal yang 

penting. Sebagai contoh, pemahaman diriku sebagai manusia yang otentik 

menjadi jembatan anak didik untuk memahami teman-teman di sekitarnya, bahwa 

teman-temannya juga merupakan pribadi yang otentik, “unik”, mengingat “aku” 

dan “engkau” adalah manusia dengan kodrat yang sama, namun dengan budaya 

dan latar belakang yang berbeda. Dalam pemahaman ini, pendidik perlu mengajak 

peserta didik kepada keterbukaan terhadap sesama manusia, serta memberikan 

ruang terhadap pola pikir kritis terhadap sesama peserta didik, mengingat pendidik 

(guru), juga menjadi teladan bagi para peserta didik.244 

Suatu pekerjaan dan proyek bersama menjadi salah satu cara yang dapat 

digunakan untuk memahami keberagaman, sebab dalam pekerjaan semacam ini, 
 

243 Bdk. UNESCO, Learning: The Treasure Within, Paris: UNESCO, 1996, hlm. 92 – 93. 
244 Bdk. Ibid., hlm. 93. 



113  

 

peserta didik diajarkan untuk bekerja sama, seperti dalam kegiatan olahraga.245 

Dalam aktivitas bersama juga, berbagai latar belakang dapat memberikan sudut 

pandang yang membuat suatu aktivitas bersama menjadi semakin kaya makna. 

Sebagai contoh, tari-tarian dapat menjadi objek kajian bersama, yang dalam 

pembahasannya setiap peserta didik dapat ,menyumbangkan pemahaman mereka 

terkait dengan tari-tarian di budaya mereka masing-masing. Selain itu, kajian 

tentang tempat ibadah masing-masing agama dapat memberikan kesan dan makna 

terkait suatu tempat ibadah, seperti bagaimana agama dan kepercayaan memaknai 

tempat ibadah. Dengan demikian, peserta didik diajak untuk melihat 

keberagaman, pemahaman lain, dan sudut pandang lain yang semakin 

memperkaya wawasan mereka. 

4.3.7. Perkembangan Teknologi dan Pendidikan 

 

Pendidikan tidak bisa dilepaskan dari konteks budaya. Dalam 

pemahaman pendidikan dengan berlandaskan manusia sebagai teman, peserta 

didik di ikut sertakan di dalam kesadaran akan apa yang sedang dunia hadapi. 

Dalam hal ini, pendidik juga membekali peserta didik dengan kemampuan untuk 

menanggapi perkembangan zaman dan kebudayaan. Sebagai contoh, pemahaman 

tentang komputer semakin lama menjadi sesuatu yang penting untuk diajarkan 

kepada peserta didik, mengingat perkembangan teknologi digital yang semakin 

maju. Di zaman ini, perkembangan teknologi semakin maju dan memberikan 

tantangan tersendiri terhadap pendidikan, salah satunya adalah kemunculan AI. 

 

245 Bdk. Ibid. 



114  

 

Menanggapi kemajuan teknologi, Lisa French dan Mark Poole, menulis 

tentang “New Competencies For Media And Communication In An AI Era” dalam 

buku Humanistic Future of Learning yang diterbitkan oleh UNESCO. Penulis 

artikel memunculkan suatu permenungan akan perubahan penting yang diperlukan 

di dalam pendidikan media dan komunikasi di era kecerdasan buatan. Bagi 

mereka, pengajaran disiplin media dan komunikasi, keterampilan digital baru, dan 

literasi kritis media menjadi hal yang penting untuk dibahas dan diajarkan kepada 

peserta didik.246 

Artificial Intelligence memberikan manfaat sekaligus tantangan di dalam 

pendidikan.247 Dengan adanya AI, pembelajaran menjadi lebih fleksibel dan 

kolaboratif. Sebagai contoh, dengan AI peserta didik dapat mencari informasi 

dengan lebih cepat, dan AI juga bisa memberikan pemahaman di dalam ruang 

diskusi peserta didik dengan teman sebaya, bimbingan belajar, dan sarana 

pembelajaran lainnya. Selain itu, AI juga menawarkan waktu pembelajaran yang 

juga fleksibel. Peserta didik dapat mengakses AI untuk memperdalam materi 

setelah kegiatan pembelajaran di sekolah. Dengan demikian, pemuasan rasa ingin 

tahu peserta didik dapat diakomodasi oleh adanya AI. Akan tetapi, AI juga 

memberikan beberapa tantangan tersendiri terhadap pendidikan. Privasi dan 

proteksi data menjadi hal yang perlu dicermati lebih lanjut. Informasi yang luas 

dalam penggunaan AI juga berpotensi terhadap pelanggaran privasi, terlebih lagi 

jika hal itu disalahgunakan. 

246 Bdk. Lisa French dan Mark Poole, “New Competencies For Media and Communication In An 

AI Era”, dalam UNESCO Humanistic Future of Learning, Paris: UNESCO, 2020, hlm. 136. 
247 Bdk. Ibid. 



115  

 

Sikap kritis dan kreatif menjadi bekal yang penting untuk diajarkan 

kepada peserta didik, dalam penggunaan AI.248 Sikap kritis dalam penggunaan AI 

membuat peserta didik tidak mudah percaya dan akan terus memvalidasi dan 

membuktikan kebenaran terkait dengan informasi yang dicarinya. Tidak hanya itu, 

daya kreatif peserta didik juga perlu diasah, untuk tidak bergantung dengan AI dan 

dapat menggunakan AI untuk memecahkan suatu persoalan tertentu. 

Pembekalan nilai-nilai menjadi hal yang penting bagi peserta didik, 

untuk menanggapi perkembangan zaman. Sikap kritis, kreatif, dan reflektif 

menjadi senjata yang ampuh untuk mengikuti perkembangan zaman. Aritificial 

Intelligence yang menawarkan kemudahan dalam pembelajaran, juga perlu 

diwaspadai mengingat adanya berbagai tantangan di dalamnya. Pendidik perlu 

memberikan pembekalan yang memadai terkait dengan penggunaan teknologi. 

Sebagai contoh, penjelasan tentang AI, pembedaan pikiran manusia dengan AI, 

dan validasi informasi, menjadi salah satu pembelajaran yang penting. Disiplin 

ilmu tentang media dan informasi yang berkaitan tentang perkembangan zaman, 

menjadi hal yang penting untuk diberikan kepada peserta didik. 

Terkait dengan tenaga pendidik, pendidik juga perlu beradaptasi dengan 

keadaan zaman dan kebutuhan peserta didik. Sebagai teman yang baik, pendidik 

perlu menyamakan diri dengan situasi yang sedang dihadapi oleh peserta didik. 

Berdasarkan dokumen UNESCO yang berjudul Rethinking Education, seorang 

pendidik perlu menjadi pembimbing yang memungkinkan peserta didik untuk 

 

248 Bdk. Ibid. 



116  

 

terus berkembang seiring berkembangnya pengetahuan.249 Oleh sebab itu, 

pendidik juga perlu difasilitasi dan dilatih untuk menambah kompetensi mereka 

seturut dengan perkembangan zaman. Pemahaman inklusivitas, keberagaman, 

hidup bersama menjadi beberapa contoh kompetensi yang bisa diberikan kepada 

pendidik. Tidak hanya itu, kesadaran terhadap isu dunia juga menjadi hal yang 

penting untuk diberikan kepada tenaga pendidik (lih. sub-subbab 4.3.2. dan 

4.3.3.). 

Selain itu, dalam konteks pendidikan dengan konsep manusia sebagai 

teman, seorang pendidik juga perlu mengenal peserta didik, agar dapat 

memberikan pengajaran yang sesuai dengan kebutuhan mereka (lih. subbab 3.5.). 

Dalam hal ini, pendidik ditantang untuk; mengaitkan pembelajaran dengan 

konteks hidup anak didik; menggunakan teknologi sebagai media pembelajaran 

(menyesuaikan situasi zaman); dan memilih materi yang relevan bagi anak 

didik.250 Sebagai contoh, seorang guru yang tidak bisa menggunakan AI, perlu 

belajar untuk menggunakan AI dengan bijak, agar ia bisa memberikan 

pendampingan anak didik terkait dengan penggunaan AI. 

 

 

 

4.4. Kesimpulan 

 

Keseluruhan penelitian ini berakar pada pernyataan: bahwa praktik 

pendidikan yang otentik harus berakar pada konsepsi yang jelas tentang siapa dan 

 

249 Bdk. UNESCO, Rethinking Education, Paris: UNESCO, 2015, hlm. 54. 
250 Bdk. Ibid., hlm. 55. 



117  

 

apa itu manusia. Penelitian ini menegaskan kembali temuan dalam analisis 

pemikiran Driyarkara bahwa manusia sebagai teman manusia lainnya menjadi 

fondasi yang penting. Eksistensi manusia pada hakikatnya adalah "mengada- 

bersama", dan "Aku" hanya dapat dipahami dalam relasi dengan "Engkau". Jika 

eksistensi manusia pada intinya bersifat relasional, maka praktik pendidikan harus 

didasarkan pada konsep manusia sebagai teman, seturut dengan kodrat sosialitas 

manusia (lih. subbab 3.1.). 

Dari fondasi ini, tujuan pendidikan dipahami sebagai pemanusiaan 

manusia muda, yang dalam prosesnya memerlukan orang lain untuk menentukan 

keotentikan manusia muda (lih. subbab 3.4.). Pendidikan pertama-tama adalah 

hominisasi, atau proses menjadi individu biologis semakin mengoptimalkan 

potensinya. Selain hominisasi, pendidikan juga merupakan humanisasi, yaitu 

proses individu yang otonom dan sadar-diri akan berkembang menjadi persona, 

yakni sebuah subjek utuh yang memiliki kesatuan rohani-jasmani , yang 

berbudaya, bermoral, dan sadar akan keberadaannya dalam sebuah welt atau 

dunia-nilai. Tujuan akhirnya adalah lahirnya manusia purnawan , sebuah pribadi 

yang tidak hanya berfungsi, tetapi juga otentik dalam keunikannya dan sosialis 

dalam kodratnya (lih. subbab 3.5.). 

Pemikiran Driyarkara tentang pendidikan menghadapi tantangan dalam 

perkembangan zaman. Musuh utama pendidikan kontemporer adalah nalar 

instrumental. Seperti yang sudah dijelaskan dalam pemikiran Joseph Dunne, 

pendidikan modern menghadapi apa yang disebutnya logika produksi. Dalam 



118  

 

model ini, terjadi serangkaian reduksi yang merusak integritas pendidikan, seperti 

sekolah dipandang sebagai pabrik, siswa direduksi menjadi "bahan baku", guru 

menjadi fungsionaris yang kinerjanya diukur secara teknis, serta pengetahuan itu 

sendiri diubah menjadi komoditas untuk kepentingan tertentu. 

Logika produksi yang diidentifikasi Dunne merupakan antitesis yang 

dari humanisasi Driyarkara. Jika humanisasi adalah proses mengangkat individu 

menjadi persona (subjek otonom yang sadar) , maka logika produksi menjadi 

proses dehumanisasi yang aktif mereduksi persona (siswa dan guru) menjadi 

alat (bahan baku, fungsionaris) demi tujuan di luar diri mereka. Fokus pendidikan 

secara korup bergeser dari pengejaran internal goods (kebaikan internal), menjadi 

pengejaran terhadap external goods semata, seperti nilai, ijazah, status, atau gaji di 

masa depan (lih. subbab 4.2.). 

Jika logika produksi menjadi suatu persoalan, sintesis antara Driyarkara 

dan Dunne menawarkan mencoba memberikan suatu solusi. Dalam Penelitian ini 

Driyarkara menyediakan tujuan pendidikan (mengapa kita mendidik), dan Dunne 

menyediakan praksis (bagaimana kita mewujudkannya di tengah tantangan 

modern). Visi Driyarkara tentang pemanusiaan manusia muda menjadi sebuah 

ajakan untuk menginternalisasi internal goods. Manusia purnawan dipandang 

sebagai persona yang berusaha mencapai kesempurnaan, yang hidupnya 

dibimbing oleh kebaikan-kebaikan intrinsik, bukan sekadar imbalan eksternal. 

Tantangan pemikiran Driyarkara, yaitu memasukkan anak ke dalam alam 

nilai (welt) dapat berubah menjadi penanaman ideologi yang tertutup dan 



119  

 

mematikan  kekritisan,  dapat  diantisipasi  dengan  pemikiran  Dunne 

tentang phronēsis  dan  dengan  pandangan  Amartya  Sen  yang 

menghargai kapabilitas individu untuk secara kritis menilai kondisi mereka (lih. 

subbab 4.3.). Pendidik yang bijaksana tidak menanamkan ideologi secara buta, 

tetapi memfasilitasi perjumpaan dialogis dan kritis dengan welt (dunia 

nilai), sehingga siswa dapat secara otentik menjadikan apa yang mereka temukan 

menjadi milik mereka sendiri. 

Perpaduan pemikiran John Rawls, Amartya Sen, dan Nicolaus Driyarkara 

menghasilkan model pendidikan yang menyeimbangkan otentisitas individu dan 

stabilitas kolektif. Pendidikan yang ideal, menurut sintesis ini, adalah proses yang 

memberikan individu kemampuan kritis dan kapabilitas (Sen), agar ia dapat 

menjadi pribadi yang otentik dan otonom (Driyarkara), yang pada gilirannya 

memiliki "rasa keadilan" untuk mempertahankan masyarakat yang stabil dan adil 

(Rawls). Dengan demikian, pendidikan tidak hanya melahirkan manusia yang 

cakap secara pribadi, tetapi juga manusia purnawan yang menyadari bahwa 

dirinya hanya menjadi "Aku" yang utuh melalui relasi yang setara dan 

bermartabat dengan "Engkau" dalam sebuah tatanan sosial yang adil. 

Akhirnya, relevansi penelitian ini melampaui batas nasional. Filsafat 

pendidikan  berdasarkan  konsep  manusia  sebagai  teman  yang 

menekankan sosialitas dan pemanusiaan, menjadi sesuatu yang selaras dengan 

pilar pendidikan global UNESCO. Visi learning to live together (belajar hidup 

bersama) adalah  seruan  yang  selaras  dengan konsep  manusia  sebagai 



120  

 

teman. Selain itu, program Education for Sustainable Development (ESD) , yang 

menuntut kesadaran akan interaksi, jejaring, dan tanggung jawab global atas krisis 

iklim dan hilangnya keanekaragaman hayati , merupakan suatu perluasan dari 

relasi Aku-Engkau ke skala planet. Model ini melahirkan manusia lokal dengan 

kesadaran global, yang berakar pada budaya lokalnya, serta bertanggung jawab 

atas isu bersama. 

Tantangan terkini dan terakhir dalam penelitian ini adalah Artificial 

Intelligence (AI). Artificial Intelligence menawarkan efisiensi maksimal dalam 

kehidupan manusia, namun juga mengancam privasi, kebenaran informasi, dan 

makna kemanusiaan itu sendiri. Dalam menghadapi AI, sintesis pemikiran 

Driyarkara dan Dunne menjadi pemikiran yang bisa diimplementasikan. AI dapat 

melampaui manusia dalam segala hal yang berkaitan dengan nalar 

instrumental dan perolehan external goods, seperti AI yang mempermudah siswa 

mendapatkan nilai yang baik. Selaras dengan argumen ini, jika pendidikan terus 

berfokus pada tujuan eksternal , pendidikan sedang melahirkan manusia yang 

usang. 

Salah satu hal yang tidak dapat dijamah oleh AI adalah ranah persona, 

yang di dalamnya terdapat otentisitas, cinta, kesetiaan, perjumpaan 

dialogis , phronēsis , dan pengejaran internal goods demi kemanusiaan itu 

sendiri. Oleh karena itu, pendidikan yang berpusat pada pemanusiaan manusia 

muda , perlu diwujudkan melalui komunikasi dialogis antara pendidik dan peserta 

didik, yang menumbuhkan sikap kritis, kreatif, dan reflektif untuk menavigasi AI. 



121  

 

Pendidikan di era AI tidak hanya tentang apa yang kita tahu atau apa yang bisa 

kita lakukan. Di era AI, pendidikan harus secara radikal difokuskan kembali 

pada pemahaman siapakah manusia. Inilah warisan dari penelitian ini yang 

menawarkan sebuah panggilan untuk pendidikan yang berani 

memprioritaskan pemanusiaan di atas segalanya, untuk melahirkan manusia 

purnawan yang mampu menjadi teman bagi sesamanya dalam dunia yang 

semakin kompleks. 

Dari berbagai penjelasan tentang filsafat pendidikan Driyarkara dan 

konsep manusia sebagai teman, penulis menemukan tiga makna dari pendidikan 

yang didasarkan pada konsep manusia sebagai teman. Makna pendidikan yang 

ditemukan dalam skripsi ini adalah: 1) Pendidikan harus memandang manusia 

sebagai teman, 2) pendidikan mengarah kepada pembentukan persona yang 

otentik, 3) pendidikan memerlukan kesatuan. 

Poin pertama, pendidikan harus memandang manusia sebagai teman 

dapat ditemukan dalam keterkaitan antara penjelasan tentang kodrat kesosialan 

manusia. Mengutip Driyarkara, “Yang merupakan inti dari pikiran ini ialah bahwa 

manusia mengangkat diri dan orang lain menjadi socius (teman, kanca, Latin).”251 

Melalui perjumpaan dengan yang lain, manusia semakin menyempurnakan dirinya 

sebagai persona.252 Pendidikan bertujuan mengangkat anak didik menjadi persona 

yang otonom dan bermoral melalui hominisasi dan humanisasi (lih. 3.4.2.). 

 

 

251 Nicolaus Driyarkara, “Homo Homini Socius”, hlm. 691. 
252 Bdk. Nicolaus Driyarkara, “Persona dan Personisasi”, Op.Cit., hlm. 126. 



122  

 

Poin kedua, Pendidikan mengarah kepada pembentukan persona yang 

otentik. Pemanusiaan manusia muda adalah humanisasi dan hominisasi. Proses itu 

kemudian juga didasarkan pada cinta akan anak didik. Mengutip Driyarkara, 

“Sesudah uraian ini, maka kiranya tidak sulit untuk dimengerti bahwa 

mendidik keluar dari suatu sikap fundamental tertentu. Apakah sikap ini? 

Tentulah sikap itu berupa cinta...Dalam pendidikan kita melihat bahwa 

pendidikan menghendaki kesempurnaan dan kebahagiaan si anak. Yang bisa 

menuju ke kesempurnaan dan kebahagiaan orang lain (di sini anak) itu 

hanyalah cinta. Cinta tersebut adalah cinta murni, sebab yang diarahkan 

bukanlah kepentingan diri sendiri, melainkan kepentingan yang dicintai.”253 

Dengan mengembangkan anak didik seturut dengan otonominya, anak didik 

diajak untuk menjadi pribadi yang otentik. Mengutip Driyarkara, 

“Bilamanakah eksistensia (in-der-Welt-sein, Dasein) itu dapat disebut 

autentik? Jika merupakan dialektika dari kepribadian, artinya: jika 

manusia dalam dan dengan eksistensia itu mengekspresikan dan 

merealisasikan diri sebagai kepribadian dan menyempurnakan dirinya 

lebih lanjut lagi sebagai kepribadian.”254 

Melalui penyempurnaan persona, dengan hominisasi dan humanisasi, peserta 

didik dididik untuk menjadi pribadi yang otentik, yang kemudian juga 

menekankan sisi otonomi mengingat ia adalah persona dalam kebersamaan 

dengan yang lain. 

Poin ketiga, pendidikan memerlukan kesatuan. Pengajaran yang diberikan 

oleh negara juga perlu selaras dengan pendidikan yang diberikan oleh orang tua 

kepada anak didik. Mengutip Driyarkara, 

 

 

 

 

 

 

253 Nicolaus Driyarkara, “Homo Homini Socius”, hlm. 374. 
254 Ibid., hlm. 283 – 284. 



123  

 

“Jadi, barang siapa menyelenggarakan pengajaran, negara dengan sendirinya 

juga ikut serta memberi pendidikan. Akan tetapi, yang berhak dan wajib 

mendidik itu sebenarnya adalah orang tua”255 

Tidak hanya itu, anak didik juga perlu belajar dalam masyarakat (lih. 3.4.4). Anak 

didik perlu diikutsertakan dalam masyarakat, yang di dalamnya mengandung welt 

(dunia nilai), di mana anak didik dilahirkan dan dibesarkan. 

Singkat kata, keberadaan manusia merupakan "mengada-bersama" (co- 

existence), dan dalam mengada bersama itu manusia mengangkat sesamanya 

sebagai teman (lih. 3.5.). Dari sifat sosial manusia ini, pendidikan yang adalah 

proses hominisasi dan humanisasi, yang mengarahkan manusia ke taraf pribadi 

yang lebih sempurna, otonom, dan berbudaya, perlu memandang peserta didik 

sebagai persona dan teman yang menekankan adanya kesetaraan kodrat yang 

disertai dengan cinta di dalamnya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

255 Ibid. 



124 
 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Sumber Utama 

Driyarkara, Nicolaus, “Homo Homini Socius”, dalam A. Sudiarja, SJ. (eds.), Karya-karya 

Lengkap Driyarkara, Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 2006. 

________, “Hominisasi dan Humanisasi”, dalam A. Sudiarja, SJ. (eds.), Karya-karya 

Lengkap Driyarkara, Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 2006. 

 

Sumber Pendukung Utama 

a) Buku 

Baryadi, I. Praptomo (Ed.),  Membaca Ulang Pemikiran Driyarkara, Yogyakarta: 

Universitas Sanata Dharma, 2013. 

Costa, M. Victoria, Rawls, Citizenship, and Education, New York: Routledge, 

2011. 

Danuwinata, F, Drijarkara, Jakarta: Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, 2006. 

Driyarkara, Nicolaus, “Persona dan Personisasi”, dalam A. Sudiarja, SJ. (eds.), 

Karya-karya Lengkap Driyarkara, Jakarta: PT. Gramedia Pustaka 

Utama, 2006. 

Dunne, Joseph, What’s the Good of Education?, London: Bloomsbury, 2025 



125 
 

 

 

Endraswara, Suwardi, Falsafah Hidup Jawa: Menggali Mutiara Kebijakan dari 

Intisari Filsafat Kejawen, Yogyakarta: Cakrawala, 2003. 

Lamba, Adrianus Aloysius Mite, Konsep Sosialitas Menurut Driyarkara, Skripsi, 

Surabaya: Universitas Katolik Widya Mandala, 2016. 

Marcel, Gabriel, Being and Having, (judul asli: Etre et Avoir), diterjemahkan oleh 

Katharine Farrer, Glasgow: dacre press, 1949. 

Rawls, John, A Theory of Justice, Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard 

University Press, 1999. 

Ricoeur, Paul, History and Truth (judul asli: Histoire et Vérité), diterjemahkan 

oleh Charles A. Kelbley, Evanston: Northwestern University Press, 1965 

Sen, Amartya, Development as Freedom , New York: Alfred A. Knopf, 2000. 

___________, Commodities and Capabilities, New Delhi: Oxford University 

Press, 1999. 

Sutrisno, Mudji, Driyarkara: Filsuf Yang Mengubah Indonesia, Yogyakarta: 

Galangpress, 2006. 

Treurini, Frieda, Driyarkara, Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara, 2013. 

Umarhadi, Yoseph, Hakikat Manusia Pancasila Menurut Notonagoro dan 

Drijarkara, Yogyakarta: PT. Kanisius, 2022. 



126 
 

 

 

UNESCO, UNESCO Sites as partners for Education for Sustainable 

Development, Paris: UNESCO, 2025. 

________, Humanistic Future of Learning, Paris: UNESCO, 2020. 

________, Learning: The Treasure Within, Paris: UNESCO, 1996. 

________, Rethinking Education, Paris: UNESCO, 2015. 

Walker, Melanie dan Elaine Unterhalter (Eds), Amartya Sen's Capability 

Approach and Social Justice in Education, New York: PALGRAVE 

MACMILLAN, 2007. 

b) Jurnal 

Narasetu, Johanes, “Sosialitas Sebagai Eksistensial”, dalam Driyarkara: Filsafat 

dan Pendidikan (2), 2013. 

Dohut, Yohanes Sevi, “Driyarkara di Pusaran Mistifikasi Profesi Guru dalam 

Pendidikan Formal”, dalam Driyarkara: Filsafat dan Pendidikan (2), 

2013. 

Rajapakse, Nadeera, “Amartya Sen’s Capability Approach and Education: 

Enhancing Social Justice”, dalam LISA Journal, vol. 14(1), 2016, 

https://doi.org/10.4000/lisa.8913. 

 

Sumber-Sumber Lain 

https://doi.org/10.4000/lisa.8913


127 
 

 

 

a) Buku referensi 

Aquinas, Thomas, Summa Theologiae, 1265 – 1273 

Bakker, Anton, dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, 

Yogyakarta: Kanisius, 1990. 

Bertens, K., Sejarah Filsafat Yunani dari Thales ke Aristoteles, Yogyakarta: PT 

Kanisius, 1975 

Horne, Herman Harrell, Filsafat Pendidikan (judul asli: The Philosophy of 

Education), diterjemahkan oleh Susanti, S.pd., Yogyakarta: CV. 

Indoliterasi Publishing House, 2024. 

Maritain, Jacques, The Range of Reason, Jacques Maritain Center, 2005. 

Muzairi, H. Zuhri, dkk., Metodologi Penelitian Filsafat, Yogyakarta: FA press, 

2014. 

Snijders, Adelbert, Antropologi Filsafat: Manusia Paradoks dan Seruan, 

Yogyakarta: PT. Kanisius, 2004. 

Subanar, G. Budi, Pendidikan ala Warung Pojok, Yogyakarta: Universitas Sanata 

Dharma, 2008. 

UUD 1945, Pasal 28C ayat (1). 

b) Jurnal 



128 
 

 

 

Sedova, Klara, Zuzana Salamounova, Roman Svaricek, “Troubles with dialogic 

teaching”, elsevier: Learning, Culture and Social Interaction (3), 2014. 

Jamalul Muttaqin, "Instrumentalisme Nilai-Nilai Spiritualitas, Kejujuran, dan 

Amanah dalam Pengembangan Pendidikan," Cendekia: Jurnal 

Kependidikan dan Kemasyarakatan, vol.7(2), 2023, http://ejournal.iainu-

kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/.  

c) Sumber Internet 

Agustina, Yosita Pria, “Pertanyaan Berdaya untuk Mendorong Ruang Dialog 

antara Guru dan Siswa”, sekolahmenyenangkan.or.id, 2024, 

https://sekolahmenyenangkan.or.id/pertanyaan-berdaya-untuk 

mendorong-ruang-dialog-antara-guru-dan-siswa/ (diakses pada 23 

November 2025, pk. 11.17 WIB). 

Ames, Elisa, ”How we learn new skills: Brain plasticity and the learning journey”, 

www.tilr.com, 2023, https://www.tilr.com/blog/new-skills-brain-plasticity 

(diakses pada 10 Mei 2025, pk. 16.07 WIB). 

Defianty, Maya dan Kate Wilson, “Old habits die hard: why teachers in Indonesia 

still struggle to teach critical thinking”, theconversation.com, 2023, 

https://theconversation.com/old-habits-die-hard-why-teachers-in-

indonesia-still-struggle-to-teach-critical-thinking-197459 (diakses pada 

13 Juni 2025, pk. 12.35 WIB). 

http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/
http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/
https://sekolahmenyenangkan.or.id/pertanyaan-berdaya-untuk%20mendorong-ruang-dialog-antara-guru-dan-siswa/
https://sekolahmenyenangkan.or.id/pertanyaan-berdaya-untuk%20mendorong-ruang-dialog-antara-guru-dan-siswa/
http://www.tilr.com/
https://www.tilr.com/blog/new-skills-brain-plasticity
https://theconversation.com/old-habits-die-hard-why-teachers-in-indonesia-still-struggle-to-teach-critical-thinking-197459
https://theconversation.com/old-habits-die-hard-why-teachers-in-indonesia-still-struggle-to-teach-critical-thinking-197459


129 
 

 

 

Goodreads, www.goodreads.com, 2025, 

https://www.goodreads.com/author/show/468819.Joseph_Dunne 

(Diakses pada Selasa, 04 November 2025, pk. 22:10 WIB). 

Google Books, tentang pengarang, books.google.co.id, 

https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.

html?id=yTkVEQAAQBAJ&redir_esc=y (Diakses pada Selasa, 04 

November 2025, pk. 22:11 WIB). 

KBBI, https://kbbi.web.id/masyarakat (diakses pada Minggu, 09 November 2025, 

pk. 00:53 WIB). 

Kemendikbudristek, "Profil Pelajar Pancasila", kemendikdasmen.go.id, 

https://cerdasberkarakter.kemendikdasmen.go.id/profil-pelajar-pancasila/ 

(diakses pada 28 Oktober 2025, pk. 22.08 WIB). 

Puspitasari, Devi, “Terbongkar Skandal Katrol Nilai Rapor Puluhan Siswa di 

Depok,” 2024, https://news.detik.com/berita/d-7442607/terbongkar-

skandal-katrol-nilai-rapor-puluhan-siswa-di-depok (diakses pada 24 

Desember, pk. 10.34 WIB). 

Sasi, Doddy, “Apa itu Retret? Ini Penjelasan Detailnya”, katolikpedia.id, 2025, 

https://katolikpedia.id/apa-itu-retret/ (diakses pada 20 November 2025, 

pk. 22.40 WIB). 

http://www.goodreads.com/
https://www.goodreads.com/author/show/468819.Joseph_Dunne
https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=yTkVEQAAQBAJ&redir_esc=y
https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=yTkVEQAAQBAJ&redir_esc=y
https://kbbi.web.id/masyarakat
https://cerdasberkarakter.kemendikdasmen.go.id/profil-pelajar-pancasila/
https://news.detik.com/berita/d-7442607/terbongkar-skandal-katrol-nilai-rapor-puluhan-siswa-di-depok
https://news.detik.com/berita/d-7442607/terbongkar-skandal-katrol-nilai-rapor-puluhan-siswa-di-depok
https://katolikpedia.id/apa-itu-retret/

