BAB IV
PENUTUP

Dalam bab ini, penulisan akan memaparkan tinjauan kritis, relevansi, dan
kesimpulan dari seluruh penulisan skripsi ini. Dalam tinjauan kritis, penulis akan
menganalisis berbagai penjelasan yang sudah dipaparkan dalam bab 111, dan akan
membandingkannya dengan tokoh lain, yaitu John Rawls dan Amartya Sen.
Setelah melakukan analisis, penulis akan memaparkan konsep pendidikan dalam
buku What’s Good of Education, untuk membawa kajian yang sudah dibahas,
menuju persoalan pendidikan yang lebih dekat dengan zaman ini. Dalam
relevansi, konsep pendidikan dalam buku What’s Good of Education akan
dikaitkan dengan filsafat pendidikan dalam konsep manusia sebagai teman. Tidak
hanya itu, penulis juga akan mengaitkan filsafat pendidikan berlandaskan manusia
sebagai teman, dengan pembahasan UNESCO tentang pendidikan. Kemudian
penulis akan menutup dengan kesimpulan dari seluruh pembahasan dalam skripsi
ini.

Perbandingan analisis dengan pemikiran tokoh lain dan teks UNESCO,
hanya dapat dipahami setelah adanya pemahaman atas pendidikan dengan dasar
manusia sebagai teman. Pemahaman dasar ini dapat dikembangkan dengan
pemikiran tokoh lain, dan relevansinya dengan pendidikan di zaman ini, yang
dibahas oleh UNESCO. Setelah memahami tinjauan kritis dan relevansi, penulis
akan menutupnya dengan kesimpulan, serta menjawab rumusan masalah yang ada

pada bab I.

84



4.1. Tinjauan Kritis
4.1.1. Penanaman ldeologi dalam Pendidikan

Pendidikan tidak bisa dilepaskan dari konteks hidup bermasyarakat dan
bernegara. Kebudayaan yang ada dalam suatu negara, tentu akan mempengaruhi
pendidikan yang ada dalam negara tersebut. Hal ini dapat dipahami melalui
pendidikan di Indonesia, yang berbasis Pancasila sebagai Ideologi negara dan
bangsa. Tidak hanya itu, karena di dalam suatu negara terdapat berbagai nilai-
nilai, welt, pendidikan juga dilakukan berdasarkan nilai-nilai yang sudah ada.
Dengan demikian, pendidikan mengandaikan adanya pemasukan anak didik ke
dalam dunia nilai-nilai dari suatu negara.

Karena pendidikan juga merupakan tindakan yang mengikutsertakan
anak didik dalam hidup bermasyarakat yang di dalamnya terkandung nilai-nilai
kehidupan tertentu, pendidikan juga menjadi suatu sarana penanaman ideologi
tertentu ke dalam anak didik. Adanya suatu penanaman nilai-nilai dan ideologi
bersifat tertutup dan mutlak, dapat menyebabkan hilangnya kekritisan anak didik
dalam melihat realitas alam nilai yang ada. Penanaman ideologi yang tertutup
menyebabkan adanya pemutlakan atas suatu ideologi. Penanaman ideologi yang
bersifat absolut, menjadi bentuk penyelewengan tersendiri terhadap tujuan
pendidikan, yaitu melahirkan manusia yang otentik dan otonom. Dengan
demikian, pengetahuan akan nilai-nilai perlu terus terbuka, dengan tidak

menghilangkan kebudayaan dan kepribadian suatu negara.

85



Dalam pengertian ini, pendidikan sebagai pemanusiaan manusia muda
agar menjadi manusia otentik juga perlu diperhatikan lebih lanjut. Keterbukaan
dan sikap kritis terhadap nilai-nilai budaya lain juga perlu diperhatikan, mengingat
adanya kemungkinan nilai-nilai lain yang selaras dan sesuai dengan nilai-nilai
bangsa sendiri. Jangan sampai pendidikan hanya menjadi sarana untuk penanaman
atas ideologi tertentu, yang jatuh kepada kebenaran mutlak atas suatu budaya,

tanpa mau terbuka terhadap nilai-nilai dari budaya lainnya.'%

4.1.2. Tantangan Heterogenitas dalam Masyarakat Suatu Negara

Driyarkara merupakan sosok pemikir yang kental dengan corak personalisme,
baik dalam tinjauan filsafat manusia, ataupun filsafat pendidikannya. Manusia
perlu menjadi manusia otentik, serta memiliki moral yang baik, sesuai dengan
kebudayaan dan kepribadian bangsa yang dibimbing oleh keluarga, pendidik
formal, dan masyarakat. Dengan tetap menekankan otentisitas ini, setiap orang

memiliki pengalaman yang berbeda, serta kemampuan yang berbeda-beda pula.

1% Bdk. Anton Haryono, “Sumbangan Pemikiran Driyarkara tentang Pendidikan Bagi
Pembentukan Negara (Penegaraan),” dalam I. Praptomo Baryadi (ed.). Membaca Ulang Pemikiran
Driyarkara, Op.Cit., him. 92 — 93.

86



Heterogenitas bisa menjadi tantangan dan peluang bagi penyelenggaraan
pendidikan, baik di sekolah ataupun dalam keluarga. Mengingat adanya
keotentikan karakter manusia yang berbeda-beda, terlebih di Indonesia yang
memiliki keragaman suku, agama, dan budaya, pendidik di tantang untuk bisa
memahami “Yang Lain” dalam suatu masyarakat yang bersifat heterogen.
Keberagaman suku dan budaya dapat menghasilkan perbedaan nilai-nilai yang
diberikan kepada peserta didik. Lebih kompleks daripada itu, perbedaan cara
hidup setiap keluarga di suku dan budaya yang berbeda, juga memberikan
kesukaran tersendiri dalam memberikan suatu pendidikan. Jika dalam teknisnya
pendidik gagal untuk memberikan pemahaman tentang “Yang Lain”, peserta didik
dapat jatuh pada eksklusifitas dan justru memandang “Yang Lain” sebagai

ancaman.

Dengan adanya situasi yang bersifat heterogen dalam masyarakat,
pendidikan perlu diletakkan dalam konteks dengan tetap menyertakan inti dari
pendidikan yang memiliki dasar manusia sebagai teman. Pemahaman terhadap
situasi dan kondisi peserta didik perlu menjadi perhatian yang lebih, untuk dapat
memberikan model pendidikan yang tepat, dengan tetap mempertahankan esensi
pendidikan. Dalam situasi yang heterogen, penyesuaian-penyesuaian tentu juga

perlu diterapkan dalam konteks praksis pendidikan, sebab budaya membentuk

87



manusia, dan budaya di suatu daerah dapat berbeda di daerah lainnya. Dengan
demikian, peserta didik perlu dipahami secara menyeluruh, sebelum ia
dimasukkan ke dalam alam pendidikan yang membuatnya menjadi semakin

otentik.

4.1.3. Keterbatasan Pemahaman tentang Peserta Didik

Dalam pemikiran Driyarkara, beliau hanya membahas pendidikan untuk
generasi muda, sehingga ada keterbatasan terhadap peserta didik dalam
pembahasannya. Pendidikan diletakkan untuk generasi muda, dan tidak
membahas tentang bagaimana generasi tua harus mendapatkan pendidikan.
Dengan demikian, kondisi generasi tua yang berbeda dengan generasi muda, juga
dapat menjadi variabel penghalang terciptanya otentisitas dalam diri manusia.
Sebagai contoh, seorang anak tentu memiliki orang tua untuk membantunya
dalam proses menjadi manusia dewasa yang otentik, namun orang yang sudah tua
dan yatim-piatu, tentu tidak memiliki sosok yang sepadan dengan seorang anak

yang dibimbing oleh orang tuanya.

Selain itu, kondisi keluarga juga digambarkan dengan ideal, sehingga
juga akan menimbulkan kesulitan bagi seorang anak yang dilahirkan di situasi
tanpa orang tua, mengingat kesatuan ayah dan ibu tentu berbeda dengan kesatuan
para pengasuh di panti asuhan. Mungkin, pengganti orang tua kandung dapat
menjadi salah satu solusinya, tetapi apakah cinta orang tua bisa sama dengan cinta

penggantinya. Dalam kemungkinan lain, bisa saja cinta pengganti orang tua justru

88



lebih besar dari pada cinta orang tua. Dengan demikian, implementasi filsafat

pendidikan ini cukup sulit untuk diterapkan ke beberapa anak didik.

4.1.4. Perbandingan Pendidikan Driyarkara dengan Pemikiran John Rawls dan

Amartya Sen

Dalam sub-subbab ini, penulis akan membandingkan pemikiran
Driyarkara dengan pemikiran John Rawls dan Amartya Sen. Kedua tokoh ini
dipilih karena masih memiliki pandangan yang cukup selaras dengan pemikiran
Driyarkara tentang pendidikan. Pemahaman tentang pendidikan berdasarkan
konsep manusia sebagai teman dapat diperkaya, dibedah, dan dibedah dengan
menggunakan kedua pemikiran tokoh tersebut. Perbandingan dari ketiga tokoh

akan memperkaya kajian, dan membuat pembahasan menjadi lebih jelas.

Pendidikan dalam kerangka pemikiran John Rawls merupakan instrumen
untuk mewujudkan prinsip "kesetaraan kesempatan yang adil" (fair equality of
opportunity).’® Rawls menegaskan bahwa prospek kehidupan seseorang tidak
boleh ditentukan oleh posisi kelas sosial atau keberuntungan awal saat lahir. Oleh
karena itu, sistem pendidikan, harus dirancang sedemikian rupa untuk
meruntuhkan hambatan-hambatan kelas dan memastikan bahwa individu dengan
bakat serta motivasi yang sama memiliki peluang keberhasilan yang setara, tanpa

memandang latar belakang ekonomi mereka.%®

197 Bdk. John Rawls, A Theory of Justice, Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard University
Press, 1999, him. 63.
198 Bdk. Ibid., hIm. 86-89.

89



Selain sebagai penjamin kesetaraan, distribusi sumber daya pendidikan
juga diatur oleh "prinsip perbedaan” (difference principle).!® Rawls berargumen
bahwa ketimpangan dalam alokasi sumber daya pendidikan hanya dapat
dibenarkan jika hal tersebut memberikan manfaat maksimal bagi anggota
masyarakat yang paling tidak beruntung. Dalam konteks ini, negara dapat
memberikan perhatian atau investasi lebih besar pada pendidikan kelompok yang
kurang beruntung untuk meningkatkan ekspektasi jangka panjang mereka,
sehingga pendidikan tidak sekadar melayani efisiensi ekonomi tetapi juga

keadilan sosial.

Lebih jauh lagi, Rawls memandang pendidikan tidak hanya dari sudut
pandang produktivitas atau modal manusia (human capital), tetapi juga sebagai
sarana pengembangan martabat diri (self-respect) dan kekuatan moral.?%®
Pendidikan berfungsi memberdayakan warga negara agar mampu menikmati
kebudayaan masyarakatnya, berpartisipasi dalam urusan publik, serta
mengembangkan dua kekuatan moral utama, yaitu kapasitas untuk rasa keadilan
dan kapasitas untuk mengejar konsepsi tentang yang baik. Dengan demikian,
pendidikan menjadi fondasi bagi warga negara untuk mengelola urusan mereka

sendiri dan bekerja sama sebagai anggota masyarakat yang bebas dan setara.

Dalam pemahaman John Rawls, pendidikan berfungsi sebagai alat

esensial untuk mencapai dan mempertahankan tatanan masyarakat, yang diatur

199 Bdk. Ibid., him. 380 — 385.
200 Bdk. Ibid., hIm. 452 — 455.

90



secara efektif olen pemahaman akan keadilan publik.?* Pendidikan dipandang
sebagai sarana yang penting untuk mencapai stabilitas, dengan menanamkan "rasa
keadilan" (sense of justice) pada warga negara masa depan.?’? Dengan demikian,
pendidikan bertujuan untuk melahirkan warga negara di masa mendatang, yang
memiliki kapasitas dan disposisi yang diperlukan untuk mempertahankan
masyarakat yang adil. Bagi Rawls, keluarga menjadi sarana pendidikan pertama,
yang memiliki fungsi sebagai sekolah keadilan pertama.?®® Secara ideal, di dalam
keluarga anak pertama kali mengalami cinta, kepercayaan, dan otoritas yang sah,
yang menjadi fondasi bagi perkembangan moral berikutnya, yaitu moralitas
asosiasi, di mana anak bertemu dengan pemahaman dan sudut pandang lain dalam
suatu kelompok tertentu. Sebagai contoh, anak diajarkan apa yang baik dan buruk
di rumah (tahap pertama), yang kemudian ia bertemu dan komunitas kecil seperti
lingkungan sekolah, di mana ia bekerja sama dengan teman-temannya, dan
mendapatkan pemahaman dan penerapan tentang bagaimana hidup bersama di
tataran komunitas kecil (tahap kedua). Pada tahap terakhir, anak diajak untuk ke
jenjang yang lebih tinggi, di mana anak belajar untuk melihat prinsip yang perlu
digunakan, untuk membangun hidup bersama yang jauh lebih luas lagi, seperti

hidup bernegara, yang mengarah kepada moralitas prinsip.2**

Ringkasnya, peran pendidik pertama kali dijalankan oleh orang tua dalam

lingkungan keluarga, di mana mereka menanamkan rasa percaya dan harga diri

201 Bdk. M. Victoria Costa, Rawls, Citizenship, and Education, New York: Routledge, 2011, him.
25.

202 Bdk. lbid., him. 5, 25.

203 gdk. Ibid., him. 44.

204 gdk. Ibid., him. 29-30.

91



melalui kasih sayang serta keteladanan yang nyata.?® Memasuki tahap berikutnya,
cakupan pendidik meluas ke dalam berbagai "asosiasi" sosial seperti sekolah dan
lingkungan kerja; di sini, guru, teman sebaya, dan rekan sejawat bertindak sebagai
teladan moral (moral exemplars) yang membantu individu memahami peran serta
tanggung jawab mereka dalam sistem kerja sama sosial.?®® Lebih jauh lagi,
institusi politik dan para pejabat publik juga berfungsi sebagai pendidik kolektif
bagi warga negara melalui penerapan prinsip keadilan yang transparan dalam
struktur dasar masyarakat.’®’ Secara keseluruhan, Rawls menegaskan bahwa
seluruh rangkaian upaya edukatif ini bukanlah bentuk indoktrinasi, melainkan
sebuah "pendidikan untuk otonomi"” yang bertujuan membentuk pribadi rasional
yang mampu memahami dan memilih prinsip keadilan atas kehendak mereka

sendiri.2%

Berbeda dari John Rawls, Sen memindahkan fokus dari pemahaman
pendidikan yang digunakan sebagai sarana untuk tujuan tertentu, yaitu
membentuk stabilitas masyarakat, ke arah kebebasan manusia, di mana
pendidikan ada untuk individu itu sendiri. Pendidikan bukanlah sekadar alat untuk
melayani negara yang adil, tetapi kebebasan esensial dan kapabilitas sentral yang
mendefinisikan kehidupan yang manusiawi. Amartya Sen mencoba menjelaskan

bahwa manusia (individu) bukan hanya alat untuk tujuan tertentu, tetapi juga

205 Bdk. John Rawls, A Theory of Justice, Op. Cit., him. 405.
206 Bk. Ibid., him. 409 — 412.

207 Bdk. lbid., him. 414.

208 Bdk. Ibid., him. 451 — 452.

92



tujuan dari latihan itu sendiri.’®® Berangkat dari kritiknya terhadap pendidikan
yang digunakan untuk melahirkan manusia demi kepentingan efisiensi produksi,
pendekatan kapabilitas menggeser fokus dari efisiensi ekonomi ke keadilan sosial,
yang menanyakan bagaimana sekolah dapat memberikan kontribusi untuk
menciptakan masyarakat yang lebih adil, dengan memperhatikan martabat

manusia dan kesejahteraan bagi semua.?'°

Bagi Sen, Pendidikan merupakan salah satu “"peluang sosial" (social
opportunities) utama yang menjadi fondasi bagi pembangunan sebagai proses
perluasan kebebasan individu.?!! Sen menegaskan bahwa pendidikan memiliki
peran "konstitutif* dalam pembangunan; artinya, kemampuan untuk melek huruf
dan berhitung adalah bagian integral dari kebebasan manusia itu sendiri, yang
nilainya tidak perlu dibuktikan melalui kontribusi tidak langsungnya terhadap
pertumbuhan ekonomi atau industrialisasi. Dengan kata lain, pendidikan adalah
tujuan akhir dari pembangunan karena ia memperkaya kehidupan manusia secara
langsung dan menghilangkan "ketidakterbebasan™ (unfreedom) yang disebabkan

oleh ketidaktahuan.

Sen juga membedakan antara konsep "modal manusia” (human capital)

dan "kapabilitas manusia” (human capability) untuk memperjelas posisi

209 Bdk. Nadeera Rajapakse, “Amartya Sen’s Capability Approach and Education: Enhancing
Social  Justice”, dalam  Jurnal LISA  Journal, Vol 14 (2016), him. 5,
https://doi.org/10.4000/lisa.8913

210 Bdk. Ibid., hlm. 1.

211 Bdk. Amartya Sen, Development as Freedom , New York: Alfred A. Knopf, 2000, 36-38.

93


https://doi.org/10.4000/lisa.8913

pendidikan.?*? Modal manusia melihat pendidikan secara instrumental sebagai
sarana untuk meningkatkan produktivitas ekonomi, sedangkan kapabilitas
manusia melihat bagaimana pendidikan memperluas pilihan seseorang untuk
menjalani kehidupan yang mereka hargai. Keberfungsian adalah sesuatu yang
berhasil dilakukan oleh seorang anak didik.?** Contoh dari keberfungsian adalah
menulis, membaca, dapat menyelesaikan pendidikan, mengambil peran dalam
organisasi untuk melatih hidup sosial, memiliki kompetensi tertentu, dan hal-hal
lain yang memiliki fungsi dalam hidup peserta didikan.?** Sedangkan kapabilitas
adalah kemampuan peserta didik dalam melakukan tindakan yang berharga dan

bernilai bagi diri peserta didik itu sendiri.?%®

Bagi Sen, pendidikan adalah penangkal utama terhadap preferensi yang
disesuaikan. Sebagai contoh, seorang anak yang ahli dan berbakat dalam seni tari,
dipaksa mempelajari matematika oleh gurunya, dengan menuntut anak itu untuk
bisa mendapatkan nilai matematika yang baik, yang bagi gurunya matematika
menjadi hal yang paling penting dalam pendidikan. Dari pemahaman ini,
pendidikan memberi individu kapasitas untuk secara Kritis menilai kondisi
mereka, mempertanyakan peran yang ditimpakan kepada mereka, dan membentuk
aspirasi baru berdasarkan pada apa yang bagi mereka menjadi suatu alasan untuk

mereka dapat dihargai, bukan hanya apa yang telah mereka pelajari semata.

212 Amartya Sen, Commodities and Capabilities, New Delhi: Oxford University Press, 1999, him. 6
9.

213 Bdk. Ed. Melanie Walker dan Elaine Unterhalter, Amartya Sen's Capability Approach and
Social Justice In Education, New York: PALGRAVE MACMILLAN, 2007, him. 4.

214 Bdk. lbid., him. 4.

215 Bdk. Ibid., him. 2.

94



Sebagai contoh, seorang anak merasa bahwa seni menjadi sesuatu yang berharga
bagi dirinya, dan ia mengembangkan kemampuannya dalam mempelajari seni tari.
Melatih kelenturan tangan, mengatur mimik wajah, dan memahami sejarah seni
tari menjadi sesuatu yang memiliki keberfungsian bagi dirinya, untuk
meningkatkan kapabilitasnya dalam hal seni tari. Dengan demikian, pendidikan
bukan sekadar urusan teknis ekonomi, melainkan alat politik dan sosial yang
memungkinkan individu untuk menjadi "agen" aktif yang mampu membentuk

masa depan mereka sendiri.?*0

Pemikiran Amartya Sen dan Driyarkara memiliki suatu kesamaan, yaitu
memandang manusia sebagai tujuan akhir dari pendidikan, dan bukan alat.
Driyarkara melihat manusia sebagai persona yang bermartabat. Dari pernyataan
ini, pendidikan dipandang sebagai proses pemanusiaan siswa, yang tidak boleh
direduksi sebagai alat untuk tujuan tertentu. Selaras dengan pemikiran ini,
Amartya Sen juga menganggap manusia sebagai tujuan dari pendidikan. Amartya
Sen mengkritik teori modal manusia, yaitu melihat pendidikan hanya sebagai cara
mencetak pekerja untuk kepentingan ekonomi. Pemikiran Driyarkara mengenai
humanisasi, yaitu proses mengangkat manusia muda ke taraf insani yang otonom

dan bermoral, sejalan dengan pendekatan kapabilitas Sen. Bagi Sen, pendidikan

216 Bdk. Amartya Sen, Development as Freedom, Op. Cit., him. 195-198.

95



harus memperluas pilihan seseorang untuk menjalani kehidupan yang mereka

hargai, sebuah gagasan yang melengkapi konsep otentisitas Driyarkara.

Pemikiran Driyarkara dan John Rawls selaras mengenai andanya
kesetaraan dan keadilan dalam pendidikan, serta moralitas yang perlu ditanamkan
dalam keluarga. Jika Driyarkara menekankan aspek manusia sebagai homo homini
socius (manusia sebagai teman bagi sesamanya), John Rawls memberikan
kerangka agar relasi tersebut dapat terwujud secara adil. Rawls memandang
pendidikan sebagai instrumen untuk mewujudkan "kesetaraan kesempatan yang
adil", memastikan bahwa bakat seseorang tidak terhambat oleh kelas sosialnya.
Driyarkara memperkaya perspektif ini dengan menyatakan bahwa keadilan bukan
sekadar aturan formal, melainkan perwujudan dari sosialitas manusia yang
bersifat "mengada-bersama”. Selain itu, keduanya sepakat bahwa keluarga adalah

sekolah pertama di mana nilai-nilai cinta dan keadilan mulai ditanamkan.

Bagi Driyarkara, manusia adalah teman bagi sesamanya, dan pendidikan
dipandang sebagai sesuatu yang bersifat relasional atau berdasarkan hubungan
(lih. bab 3). Manusia tidak bisa menjadi persona sendirian, sebab "Aku" hanya ada
jika berhubungan dengan "Engkau™ (orang lain), dan pendidikan menjadi proses
pembelajaran yang memperlakukan orang lain sebagai teman. Perbedaan
pemikiran Amartya Sen dan Driyarkara adalah Amartya Sen lebih fokus pada
kebebasan individu, sementara Driyarkara fokus pada kualitas hubungan persona,

mengingat adanya kodrat sosialitas pada diri manusia.

96



Dari ketiga tokoh ini, kita bisa melihat inti pendidikan yang berbeda-
beda. Bagi Rawls, pendidikan adalah suatu sarana untuk menciptakan keadilan di
masyarakat, sehingga pengetahuan menjadi warga negara yang bermoral menjadi
hal yang penting.?!’ Bagi Sen, pendidikan ditujukan untuk peserta didik itu
sendiri, sehingga peserta didik memiliki kapabilitas dan kemampuan yang
memiliki keberfungsian.?!® Bagi Driyarkara, ia menekankan sifat relasional yang
membantu peserta didik menuju manusia dewasa yang otentik, sehingga
pendidikan perlu didasari kodrat sosialitas manusia, yang menekankan bahwa
siswa yang adalah persona yang otentik, dan mereka harus diperlakukan sebagai

subjek yang setara dan bermartabat.

4.2. Logika Produksi dan Internal Goods Buku What’s Good of Education

Setelah memahami tinjauan kritis dalam subbab sebelumnya, kita akan
melihat pemikiran seorang tokoh bernama Joseph Dunne. Tokoh ini dipilih karena
pandanganya yang sesuai dengan urgensi penelitian, yang menolak adanya
dehumanisasi dalam proses pendidikan. Pemikiran Dunne digunakan untuk
memberikan sumbangan relevansi terhadap pemikiran Driyarkara tentang
pendidikan dalam manusia sebagai teman, mengingat Dunne hidup di zaman ini

dan menuliskan analisisnya tentang pendidikan di zaman ini.

217 Bdk. M. Victoria Costa, Rawls, Citizenship, and Education, Op.Cit., hlm. 25.
218 Bdk. Nadeera Rajapakse, Op.Cit., him. 5.

97



Buku What’s Good of Education ditulis oleh Joseph Dunne, seorang
Cregan Professor of Philosophy and Education, Emeritus, di Institute of
Education, Dublin City University (DCU).?'® Cukup sulit menemukan biografi
Joseph Dunne, sehingga informasi yang akan saya sampaikan juga terbatas. la
berasal dari Thurles, Tipperary, Ireland. la menempuh pendidikan di Rockwell
College, dan University College Dublin, sebelum ia bergabung dengan staf
akademik di St. Patrick’s College Dublin in 1970. Di tempat itu, ia mengajar
filsafat di Education and Humanities Faculties selama 40 tahun. la juga
mendirikan departemen Human Development di kampus tersebut.??® la pernah
menjadi profesor tamu dan pengajar di berbagai universitas bergengsi, termasuk
Duke University (AS), University of British Columbia (Kanada), Universitas Oslo
(Norwegia), Universitas Cambridge (Inggris), dan UC Berkeley (AS). Beberapa
karyanya antara lain: Back to the Rough Ground: Practical Judgement and the
Lure of Technique (1993), Questioning Ireland: Debates in Political Philosophy
and Public Policy (2000), Childhood and its Discontents: The First Seamus

Heaney Lectures (2002), dan What’s the Good of Education? (2025).

Dalam buku What’s the Good of Education?, Dunne secara implisit
menjelaskan tentang logika produksi dan pengaruhnya pada pendidikan. Bagi

Dunne, internal goods dan kebijaksanaan praksis menjadi hal yang penting.

219 Bdk. Google Books, tentang pengarang,
https://books.google.co.id/books/about/\What s_the Good_of Education.html?id=gYBIEQAAQB
AJ&redir_esc=y (Diakses pada 04 November 2025, pk. 22.11 WIB).

220 Bdk. goodreads, 2025, https://www.goodreads.com/author/show/468819.Joseph_Dunne.
(Diakses pada 04 November 2025, pk. 22.10 WIB).

98


https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=qYBIEQAAQBAJ&redir_esc=y
https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=qYBIEQAAQBAJ&redir_esc=y
https://www.goodreads.com/author/show/468819.Joseph_Dunne

Pemikiran Dunne ini akan membawa filsafat pendidikan dalam konsep manusia

sebagai teman menjadi lebih relevan.

4.2.1. Logika Produksi

Dunne mengkritik keras upaya untuk menjalankan pengajaran sesuai
dengan logika produksi, di mana hasil dapat ditentukan, diukur, dan dipastikan di
depan.??! la mengidentifikasi dua ancaman utama yang saling terkait, yaitu
teknisisme dan komodifikasi, yang berpadu dalam apa yang disebutnya "logika
produksi.” Dalam model ini, terjadi serangkaian reduksi yang merusak:
pengetahuan diubah menjadi komoditas (komodifikasi); pendidikan menjadi
bisnis produktif; serta orang tua dan siswa diposisikan sebagai pelanggan dan
siswa diperlakukan sebagai bahan baku. Tidak hanya itu, guru direduksi menjadi
"fungsionaris belaka" yang kinerjanya diukur melalui hasil belajar, indikator
kinerja, dl1.222 Sebagai contoh, seorang pasangan suami istri yang memasukkan
anaknya ke sekolah untuk mendapatkan hasil bahwa anak mereka akan menjadi
anak yang pintar, tanpa perlu mengetahui jati diri, kemampuan, dan apa yang

dimiliki oleh anak.

Ancaman kedua adalah teknisisme, yaitu kecenderungan untuk percaya
bahwa penguasaan atas alam melalui teknologi berbasis sains dapat diperluas

untuk mencapai penguasaan serupa atas perilaku manusia melalui pedagogi

221 Bdk. Joseph Dunne, What’s Good of Education?, London: Bloomsbury Academic, 2025, him.
12.
222 gdk., Ibid., him. 13.

99



berbasis sains.??® Bagi Dunne, pandangan ini secara fundamental salah memahami
hakikat pengajaran yang sebenarnya, yang selalu situasional, sarat dengan muatan
emosional, dan pada dasarnya tidak dapat diprediksi. Sebagai contoh, pendidikan
dikaitkan dengan ukuran-ukuran tertentu yang sudah disiapkan oleh pendidik, dan
anak perlu sampai kepada ukuran-ukuran itu sebagai bukti dari keberhasilan

pendidikan, tanpa melihat dan mengenali diri anak dengan baik.

Kritik Dunne terhadap logika produksi dan sifat teknokratis, bukanlah
kritik yang terpisah-pisah. Semuanya menunjuk pada satu musuh filosofis yang
mendasar, yaitu dominasi nalar instrumental. Ini adalah cara berpikir yang menilai
segala sesuatu dari segi efisiensi, kontrol, dan kegunaan untuk tujuan eksternal,
sehingga menekan pertanyaan tentang nilai intrinsik dan makna. Bagi Dunne,

anak bukan hanya objek pasif yang harus diisi dengan pengetahuan.??

4.2.2. Internal Goods

Sebagai penangkal terhadap krisis nalar instrumental, Dunne mengajukan
sebuah pemikiran yang secara signifikan meminjam dari pemikiran Aristoteles
dan filsuf kontemporer Alasdair Maclntyre. Dari kedua pemikir ini, kita akan
melihat bahwa pendidikan perlu dipandang sebagai proses menuju kebijaksanaan
praksis. Inti dari perbaikan pendidikan adalah pengembalian pendidikan pada

konsep kebijaksanaan praksis.

223 Bdk., Ibid.
224 Bdk. Ibid., him. 9.

100



Mengikuti Maclntyre, Dunne mengusulkan agar pendidikan dipahami
sebagai inisiasi siswa ke dalam praktik-praktik. Sebuah praktik adalah suatu
kegiatan yang terstruktur dan memiliki internal goods, seperti fisika, pertukangan,
musik, atau sejarah.?® Internal goods adalah keunggulan, pemahaman, dan
kepuasan yang hanya dapat dicapai melalui partisipasi otentik dalam praktik itu
sendiri, seperti pemahaman mendalam tentang sejarah, kemampuan memainkan
alat musik dengan perasaan, atau kecakapan merancang argumen yang elegan
dalam filsafat. Hal-hal ini tidak bersifat kompetitif; yang mengandaikan
pencapaian satu orang tidak mengurangi ketersediaannya bagi orang lain dan
bahkan dapat menjadi sumber inspirasi.??® Di sisi sebaliknya, eksternal goods
adalah sesuatu yang memiliki unsur imbalan yang melekat secara kontingen pada
praktik, seperti nilai, gelar, status, atau gaji. Secara gamblang, dengan eksternal
good, anak berpikir bahwa belajar bisnis dengan baik akan menghantarkan dia
untuk memiliki banyak harta dan uang. Dunne berpendapat bahwa kesalahan

pendidikan terjadi ketika eksternal good menggantikan internal good.

4.2.3.  Phronésis

Keterarahan pengajaran sebagai sebuah praktik, tidak dapat dilakukan
dengan seperangkat aturan teknis oleh guru. Sebaliknya, mereka memerlukan apa
yang oleh Aristoteles disebut phronésis, yaitu kebijaksanaan praktis atau penilaian
praktis yang baik.??’ Ini adalah jenis pengetahuan dalam tindakan (knowing-in-

action) yang melibatkan penyesuaian yang peka terhadap situasi kelas yang terus

225 Bdk. Ibid., him. 14.
226 Bdk. Ibid., him. 15.
221 Bdk. Ibid., him. 14.

101



berubah, pemahaman mendalam tentang materi pelajaran, dan kemampuan untuk
merespons secara kreatif terhadap peluang dan tantangan yang tidak terduga.'®

Phronesis adalah antitesis dari ideal teknokratis.

Kerangka kerja "praktik" berfungsi sebagai teori nilai yang komprehensif
untuk pendidikan. la menjelaskan perbedaan antara aktivitas pendidikan yang
otentik (untuk kemampuan itu sendiri) dan yang korup (berbasis pada
teknokratis). Dengan memprioritaskan internal goods, Dunne menawarkan cara
untuk menilai kurikulum, metode pengajaran, dan sistem penilaian berdasarkan
penumbuhan keunggulan intrinsik, dan bukan pengejaran eksternal (demi gaji
yang lebih tinggi). Dengan demikian, kerangka kerja ini tidak hanya bersifat
deskriptif, tetapi juga normatif, memberikan landasan filosofis untuk mengkritik

kebijakan pendidikan kontemporer.

4.3. Relevansi

Dalam relevansi, penulis akan menyajikan irisan antara pendidikan
berdasarkan manusia sebagai teman, dengan pemikiran Joseph Dunne dan
berbagai teks UNESCO. Pemikiran Joseph Dunne akan digunakan untuk
menambah situasi terkini terkait keprihatinan akan pendidikan. Selain itu, Teks

UNESCO juga akan digunakan untuk memberikan irisan pendidikan berdasarkan

102



manusia sebagai teman, dengan pendidikan yang dibahas oleh UNESCO,
mengingat UNESCO sebagai salah satu penggagas pendidikan di tingkat

internasional.

4.3.1. Pendidikan Tidak Melahirkan Manusia Instrumental: Pembebasan dalam

Pendidikan

Salah satu persoalan pendidikan di Indonesia saat ini adalah
instrumentalisme, yaitu pereduksian pendidikan menjadi sekadar alat untuk
mencapai tujuan-tujuan di luarnya.??® Kerangka pemikiran Joseph Dunne sangat
membantu dalam membahas persoalan instrumentalisme pendidikan ini. Dunne
mengkritik dominasi "logika produksi” dalam pendidikan modern, di mana
sekolah dipandang sebagai pabrik, siswa sebagai "bahan baku", guru sebagai

"fungsionaris”, dan tujuannya adalah efisiensi dan hasil yang terukur.

Logika ini mengarah pada prioritas yang keliru. Dunne membedakan
antara dua jenis kebaikan dalam pendidikan, yaitu external goods (kebaikan
eksternal) dan internal goods (kebaikan internal). External goods adalah imbalan
yang melekat secara kontingen pada yang lain, seperti nilai, ijazah, status, atau
gaji. Sebaliknya, internal goods adalah kebaikan yang inheren dalam praktik itu
sendiri dan hanya dapat dicapai melalui partisipasi otentik di dalamnya, seperti
pemahaman yang mendalam, kenikmatan intelektual, pengembangan kebajikan,

atau apresiasi terhadap keindahan. Korupsi pendidikan yang paling mendasar

228 Bdk. Jamalul Muttagin, "Instrumentalisme Nilai-Nilai Spiritualitas, Kejujuran, dan Amanah
dalam Pengembangan Pendidikan,” dalam Jurnal Cendekia: Jurnal Kependidikan dan
Kemasyarakatan, vol. 7 (2023), him. 118, http://ejournal.iainu-
kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/.

103


http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/
http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/

terjadi ketika pengejaran external goods menggantikan dan menyingkirkan

internal goods.

Sintesis antara Driyarkara dan Dunne menjadi sangat kuat untuk
membahas persoalan ini. Tujuan humanisasi yang digagas Driyarkara pada
esensinya adalah sebuah proses mewujudkan internal goods. Pendidikan yang
memanusiakan adalah pendidikan yang membebaskan manusia untuk mengejar
kebaikan-kebaikan intrinsik ini demi penyempurnaan dirinya sebagai persona.
Sebaliknya, pendidikan instrumental yang melahirkan "manusia instrumental”,
yaitu manusia yang hanya mengejar tujuan-tujuan eksternal, adalah bentuk

pendidikan yang telah terkorupsi oleh dominasi external goods.

4.3.2. Pendidikan Melahirkan Manusia Otentik
Otentisitas seseorang bisa dicapai melalui dialektika dari kepribadian.

Mengutip pemikiran Driyarkara,

“Bilamanakah eksistensia (in-der-Welt-sein, Dasein) itu dapat disebut
autentik? Jika merupakan dialektika dari kepribadian, artinya: jika
manusia dalam dan dengan eksistensia itu mengekspresikan dan
merealisasikan diri sebagai kepribadian dan menyempurnakan dirinya
lebih lanjut lagi sebagai kepribadian.”??°

Dalam pemahaman Driyarkara, manusia sama dengan persona, dan persona sama

dengan pribadi. Mengutip Driyarkara,

“Berdiri sendiri merupakan kediri-sendirian, itulah yang kita sebut persona
atau pribadi»?*

229 Nicolaus Driyarkara, “Hominisasi dan Humanisasi”, Op.Cit., him. 283 — 284,
230 Nicolaus Driyarkara, “Persona dan Personisasi”, hlm. 125.

104



Dalam kedua pemahaman di atas, menjadi autentik berarti merealisasikan diri
sebagai persona dan menyempurnakan dirinya sebagai sempurna. Hal ini

merupakan suatu proses. Mengutip Driyarkara,

“Akan tetapi, tidak pernah kita lupakan juga bahwa manusia itu sebagai
persona juga tidak sempurna. Sekarang aspek inilah yang harus dipandang.
Ini pelu sekali untuk ilmu mendidik. Karena justru berdasarkan aspek inilah
kita dapat mengerti fungsi pendidikan”?!

la adalah pribadi yang sadar akan eksistensinya, berani mengambil keputusan
sebagai manusia otonom, dan bertanggung jawab penuh atas pilihannya dalam
relasinya dengan sesama.?®? Manusia otentik adalah subjek dari hidupnya sendiri,

bukan objek dari sistem atau ekspektasi eksternal.

Namun, bagaimana cita-cita luhur ini dapat diwujudkan dalam praktik
pendidikan sehari-hari? Di sinilah konsep phronésis atau kebijaksanaan praktis
menjadi sesuatu yang ditawarkan oleh Dunne, yang diambil dari pemikiran
Aristoteles.  Phronésis  adalah  jenis  pengetahuan-dalam-tindakan  yang
memungkinkan seorang pendidik untuk membuat penilaian etis dan pedagogis
yang baik dan tepat dalam situasi kelas yang selalu unik, dinamis, dan tidak dapat
diprediksi.?®® la adalah antitesis dari sifat teknokratis (nalar teknis atau
keterampilan prosedural), yang hanya mampu menerapkan aturan-aturan standar
secara mekanis. Untuk melahirkan manusia otentik, dibutuhkan pendidik yang
juga otentik. Guru bukanlah sekadar teknisi yang menjalankan kurikulum,

melainkan seorang praktisi bijaksana yang menjadi teladan dalam mengejar

231 1pid., him. 128.
232 Bdk. Nicolaus Driyarkara, “Hominisasi dan Humanisasi”, Op.Cit., him. 416 — 417.
233 Bdk Joseph Dunne, Op.Cit., him. 153.

105



internal goods. Pendidikan karakter yang otentik hanya mungkin terwujud melalui

keteladanan seorang guru.

Sintesis antara Driyarkara dan Dunne pada akhirnya melahirkan sebuah
model yang saling melengkapi. Driyarkara menyediakan fondasi bahwa persona
perlu disempurnakan menjadi otentik melalui pendidikan yang melibatkan
hominisasi dan humanisasi. Dunne, di sisi lain, menyediakan kerangka yang
menjawab pertanyaan bagaimana Kkita dapat mewujudkan visi Driyarkara di
tengah tantangan komodifikasi dan teknisisme. Tanpa landasan relasional
Driyarkara, phronésis bisa tereduksi menjadi sekadar keterampilan etis individual.
Sebaliknya, tanpa kerangka praksis Dunne, visi humanisasi Driyarkara berisiko
tinggal sebagai idealisme abstrak. Model sintesis inilah yang menawarkan jalan
keluar konkret dari dilema pendidikan Indonesia, dengan menyediakan dasar
filosofis sekaligus panduan untuk mewujudkan pendidikan yang benar-benar

memanusiakan.

4.3.3. Pendidikan Sesuai Nilai Pancasila dan Kebudayaan yang ada di Masing-
Masing Daerah
Driyarkara secara eksplisit menyatakan bahwa kodrat sosialitas manusia
terdapat dalam Pancasila, yang inti sarinya ada dalam konsep gotong royong.?*
Gotong royong, dalam pandangannya, bukanlah sekadar tradisi budaya, melainkan
perwujudan dari konsep manusia sebagai teman (homo homini socius). Dalam

alam Indonesia, Pancasila dipandang sebagai dasar negara, sehingga pendidikan

234 Bdk. Nicolaus Driyarkara, “Homo Homini Socius”, Op.Cit., hIm. 655.

106



juga memiliki dasar Pancasila, yang kemudian hendak menumbuhkan nilai-nilai

Pancasila.

Koneksi ini menjadi sangat relevan dalam konteks implementasi Profil
Pelajar Pancasila (PPP). Dimensi-dimensi kunci dalam PPP, seperti "Bergotong
Royong", "Berkebinekaan Global", dan "Beriman, Bertakwa kepada Tuhan YME,
dan Berakhlak Mulia", merupakan cerminan langsung dari visi Driyarkara tentang
manusia sebagai persona yang mengada-bersama.?®® Filsafat Driyarkara dapat
berfungsi sebagai "jiwa" yang menghidupkan kerangka PPP, mengangkatnya dari
menjadi sebuah praksis pendidikan yang bermakna. Lebih jauh, penekanan
Driyarkara pada proses membudaya, yang memasukkan manusia muda ke dalam
"alam masyarakat" dan nilai-nilainya, memberikan argumen kuat untuk
pendidikan yang kontekstual dan berakar pada kearifan lokal. Kebudayaan daerah
bukanlah sekadar konten tambahan, melainkan medium esensial bagi proses
humanisasi itu sendiri. Dengan demikian, lokalitas juga menjadi hal yang penting

dalam pendidikan.

4.3.4. Education for Sustainable Development Sebagai Sarana Pembentukan
Manusia Lokal dengan Kesadaran Global
Pembelajaran tentang kebudayaan lokal juga memiliki keselarasan
dengan apa yang hendak diperjuangkan oleh UNESCO. United Nations

Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO) memiliki program

2% Bdk. Kemendikbudristek, "Profil Pelajar Pancasila”,
https://cerdasberkarakter.kemendikdasmen.go.id/profil-pelajar-pancasila/  (diakses pada 23
November 2025, pk. 22.08 WIB)

107


https://cerdasberkarakter.kemendikdasmen.go.id/profil-pelajar-pancasila/

ESD, yaitu Education for Sustainable Development, yang hendak memasukkan
situs-situs UNESCO sebagai pusat pembelajaran yang berkelanjutan. ESD
bertujuan memberdayakan peserta didik segala usia dengan pengetahuan,
keterampilan, nilai, serta wewenang agar mereka mampu mengambil keputusan
yang terinformasi dan tindakan yang bertanggung jawab.?®® Tindakan ini
diarahkan demi terwujudnya integritas lingkungan, kelangsungan ekonomi, dan
tatanan masyarakat yang memberdayakan semua gender, bagi generasi kini dan

mendatang, dengan senantiasa menghormati keberagaman budaya.

Hal yang menjadi keprihatinan dari program ini adalah adanya 3 krisis
dunia, yaitu perubahan iklim, polusi, dan hilangnya keanekaragaman hayati.?*’
Melalui program ESD, pendidikan diarahkan untuk menjawab 3 persoalan ini,
yang salah satu bagiannya adalah melahirkan anak dengan memiliki perasaan
memiliki, tanggung jawab, dan interaksi-jejaring.?® Dengan menumbuhkan
perasaan memiliki, peserta didik diajak untuk belajar tentang lingkungan yang ada
di sekitarnya, seperti warisan alam dan budaya. Dalam program ini juga, anak
diajak untuk memiliki rasa tanggung jawab, tentang peran mereka dalam upaya
menyelesaikan persoalan dunia, seperti perubahan iklim, yang kemudian
diarahkan menjadi pribadi yang proaktif untuk menciptakan perubahan positif.
Selain itu, program ini juga mengajak peserta didik menjadi lebih sadar akan

peran mereka melalui interaksi, diskusi, dan kolaborasi antarbudaya yang

23 Bdk. UNESCO, UNESCO Sites as partners for Education for Sustainable Development, Paris:
UNESCO, 2025, him. 11.

237 Bdk. Ibid., him. 9.

238 Bdk. Ibid., him. 12.

108



bermakna dengan rekan, ahli, dan ilmuwan, sehingga memperluas jejaring mereka
dalam komunitas konservasi. Peluang koneksi, termasuk secara virtual dengan
situs UNESCO, diciptakan agar mereka dapat bertanggung jawab dalam aksi

iklim global dan menjadi pemimpin masa depan serta agen perubahan positif.

Dari dokumen UNESCO dan filsafat pendidikan dalam konsep manusia
sebagai teman, anak didik diajak untuk terlibat dalam situasi hidup bersama.
Peserta didik diajak untuk berpartisipasi aktif dalam dunia yang sedang mereka
hidupi. Adanya perjumpaan dengan budaya lokal dan global, hendak membangun
kesadaran kepada anak, bahwa mereka ada di dunia yang sama, dengan budaya
dan nilai yang dihidupi dalam suatu budaya, namun tetap dengan kesadaran
global, yang mengajak anak untuk memiliki keprihatinan tentang isu bersama.
Dalam implementasinya, pendidik berperan untuk meletakkan rasa hormat dan
tanggung jawab pada alam dan isu lingkungan, terhadap setiap pengajaran
mereka. Tidak hanya itu, pentingnya kontribusi pengetahuan dan praktik lokal dan

adat juga menjadi hal yang harus diajarkan oleh para pendidik.23°

4.3.5. Perjumpaan Peserta Didik dan Pendidik dengan Dunia yang Dihadapi

Dalam pemahaman manusia sebagai teman, peserta didik adalah persona
yang dibantu untuk menjadi manusia dewasa, dengan segala keotentikan yang
ada, oleh para pendidik, yaitu guru, dosen, orang tua, dll (lih. bab I11). Dalam
prosesnya, peserta didik dan pendidik tidak menekankan sisi hierarki yang kuat,

seperti disposisi guru yang lebih berkuasa atas muridnya. Akan tetapi, proses

239 Bdk. Ibid., him. 13.

109



pendidikan diselenggarakan dengan lebih bersifat dialogis, yang mengandaikan
guru menjadi teman perjalanan sekaligus mentor bagi peserta didik. Hal ini selaras
dengan pemahaman dalam buku Humanistic Future of Learning yang diterbitkan

oleh UNESCO.

Dalam teks ini, Helena menekankan bahwa pembelajaran partisipatif
berfokus pada relasi suportif, yang menekankan pengalaman belajar bersama, di
mana peserta didik dan pendidik menjadi pelajar aktif dalam menciptakan dan
menemukan jati diri keunikan mereka, praktik hidup sosial, dan peran mereka
dalam dunia.?*® Pendekatan ini menekankan penciptaan makna yang dibangun
bersama, dengan tetap memiliki pemahaman personal. Dengan demikian,

pembangunan makna secara kolektif sekaligus personal menjadi hal yang penting.

Menurut dokumen ini, individu tidak bisa dipisahkan dari dunia yang
mereka pelajari dan tidak bisa dipisahkan dari pengalaman afeksi peserta didik.2*
Peserta didik diajak untuk melihat nuansa kebaikan global, yang menitikberatkan
pada kebahagiaan publik, yang terkadang juga berbenturan dengan kesenangan
pribadi. Dari proses pendidikan semacam ini, pendidikan menyediakan tempat
untuk proses dialog, interaksi, dan penciptaan makna bersama yang ketika itu
semua dijalankan, maka akan memperoleh suatu penemuan makna bersama yang

berharga.?*?

240 Bdk. Ibid., him. 49.
241 Bdk. Ibid.
242 Bdk. Ibid., him. 50.

110



Dalam penerapannya, kita bisa menggunakan konsep ini dalam mengkaji
suatu hal, seperti seorang anak dan pendidik yang melihat sebuah gunung. Dalam
mengkaji sebuah gunung, Kita tidak hanya berhadapan dengan gunung yang ada di
papan tulis atau buku paket, tetapi kita perlu berjumpa dengan masyarakat yang
tinggal di gunung, suasana langsung yang ada di gunung, yang kemudian
melahirkan perjumpaan pengalaman langsung dengan sesuatu yang dipelajari.
Dengan perjumpaan ini, interaksi antara peserta didik, pendidik, serta masyarakat
juga terjadi, sehingga pemahaman akan gunung bukanlah sesuatu yang bersifat
konseptual semata. Perjumpaan ini juga menjadi proses dialog makna, seperti
bagaimana masyarakat yang berada di gunung memaknai gunung sebagai sesuatu
yang memberikan air dan penghidupan bagi pertanian yang ada di sana, yang jauh
lebih berharga dan sustainable jika dibandingkan dengan suatu gunung yang
ditambang dan memberikan dampak negatif yang berkelanjutan. Dari penjelasan
ini, kita bisa melihat bahwa implementasi pendidikan menjadi sesuatu yang

holistik dan melibatkan peserta didik dan pendidik, dengan dunia yang dihadapi.

4.3.6. Pendidikan Melahirkan Manusia dengan Kesadaran Hidup Bersama

Pendidikan dalam konsep manusia sebagai teman, memiliki dasar nilai
sosialitas di dalamnya, yang mengandaikan manusia muda dibantu untuk menjadi
manusia yang purnawan oleh manusia yang lain (lih. bab 3). Dalam prosesnya,
persona dibina secara otentik oleh para pendidik, seperti seorang anak didik yang
diajak untuk mengenali minat dan bakatnya sesuai dengan kemampuan yang

dimilikinya, dan bukan sesuai dengan keinginan orang tua atau pendidik. Semakin

111



dalam lagi, pendidikan dimaknai sebagai proses hominisasi dan humanisasi, yang
di dalamnya mengandung unsur sosialitas sebagai kodrat dalam diri manusia (lih.

bab 3).

Selaras dengan konsep pendidikan yang didasarkan pada kodrat sosialitas
manusia, pemikiran ini sesuai dengan salah satu dari 4 pilar pendidikan yang
digagas olen UNESCO, vyaitu learning to live together. Dalam pilar ini,
pendidikan berperan untuk mengajarkan keragaman manusia, kesadaran tentang
persamaan  kodrat manusia  (egaliter), dan  pemahaman tentang
kesalingtergantungan antar manusia, yang diimplementasikan pada setiap
kesempatan dalam pembelajaran.?**> Pemahaman akan orang lain, “liyan”, dimulai
dari pemahaman akan diri sendiri, sehingga penemuan jati diri menjadi hal yang
penting. Sebagai contoh, pemahaman diriku sebagai manusia yang otentik
menjadi jembatan anak didik untuk memahami teman-teman di sekitarnya, bahwa
teman-temannya juga merupakan pribadi yang otentik, “unik”, mengingat “aku”
dan “engkau” adalah manusia dengan kodrat yang sama, namun dengan budaya
dan latar belakang yang berbeda. Dalam pemahaman ini, pendidik perlu mengajak
peserta didik kepada keterbukaan terhadap sesama manusia, serta memberikan
ruang terhadap pola pikir kritis terhadap sesama peserta didik, mengingat pendidik

(guru), juga menjadi teladan bagi para peserta didik.2*

Suatu pekerjaan dan proyek bersama menjadi salah satu cara yang dapat

digunakan untuk memahami keberagaman, sebab dalam pekerjaan semacam ini,

243 Bdk. UNESCO, Learning: The Treasure Within, Paris: UNESCO, 1996, him. 92 — 93.
244 Bdk. lbid., him. 93.

112



peserta didik diajarkan untuk bekerja sama, seperti dalam kegiatan olahraga.?*®

Dalam aktivitas bersama juga, berbagai latar belakang dapat memberikan sudut
pandang yang membuat suatu aktivitas bersama menjadi semakin kaya makna.
Sebagai contoh, tari-tarian dapat menjadi objek kajian bersama, yang dalam
pembahasannya setiap peserta didik dapat ,menyumbangkan pemahaman mereka
terkait dengan tari-tarian di budaya mereka masing-masing. Selain itu, kajian
tentang tempat ibadah masing-masing agama dapat memberikan kesan dan makna
terkait suatu tempat ibadah, seperti bagaimana agama dan kepercayaan memaknai
tempat ibadah. Dengan demikian, peserta didik diajak untuk melihat
keberagaman, pemahaman lain, dan sudut pandang lain yang semakin

memperkaya wawasan mereka.

4.3.7. Perkembangan Teknologi dan Pendidikan

Pendidikan tidak bisa dilepaskan dari konteks budaya. Dalam
pemahaman pendidikan dengan berlandaskan manusia sebagai teman, peserta
didik di ikut sertakan di dalam kesadaran akan apa yang sedang dunia hadapi.
Dalam hal ini, pendidik juga membekali peserta didik dengan kemampuan untuk
menanggapi perkembangan zaman dan kebudayaan. Sebagai contoh, pemahaman
tentang komputer semakin lama menjadi sesuatu yang penting untuk diajarkan
kepada peserta didik, mengingat perkembangan teknologi digital yang semakin
maju. Di zaman ini, perkembangan teknologi semakin maju dan memberikan

tantangan tersendiri terhadap pendidikan, salah satunya adalah kemunculan Al.

245 Bdk. Ibid.

113



Menanggapi kemajuan teknologi, Lisa French dan Mark Poole, menulis
tentang “New Competencies For Media And Communication In An Al Era” dalam
buku Humanistic Future of Learning yang diterbitkan oleh UNESCO. Penulis
artikel memunculkan suatu permenungan akan perubahan penting yang diperlukan
di dalam pendidikan media dan komunikasi di era kecerdasan buatan. Bagi
mereka, pengajaran disiplin media dan komunikasi, keterampilan digital baru, dan
literasi kritis media menjadi hal yang penting untuk dibahas dan diajarkan kepada

peserta didik.?4°

Artificial Intelligence memberikan manfaat sekaligus tantangan di dalam
pendidikan.?*’ Dengan adanya Al, pembelajaran menjadi lebih fleksibel dan
kolaboratif. Sebagai contoh, dengan Al peserta didik dapat mencari informasi
dengan lebih cepat, dan Al juga bisa memberikan pemahaman di dalam ruang
diskusi peserta didik dengan teman sebaya, bimbingan belajar, dan sarana
pembelajaran lainnya. Selain itu, Al juga menawarkan waktu pembelajaran yang
juga fleksibel. Peserta didik dapat mengakses Al untuk memperdalam materi
setelah kegiatan pembelajaran di sekolah. Dengan demikian, pemuasan rasa ingin
tahu peserta didik dapat diakomodasi oleh adanya Al. Akan tetapi, Al juga
memberikan beberapa tantangan tersendiri terhadap pendidikan. Privasi dan
proteksi data menjadi hal yang perlu dicermati lebih lanjut. Informasi yang luas
dalam penggunaan Al juga berpotensi terhadap pelanggaran privasi, terlebih lagi

jika hal itu disalahgunakan.

246 Bdk. Lisa French dan Mark Poole, “New Competencies For Media and Communication In An
Al Era”, dalam UNESCO Humanistic Future of Learning, Paris: UNESCO, 2020, him. 136.
247 Bdk. Ibid.

114



Sikap kritis dan kreatif menjadi bekal yang penting untuk diajarkan
kepada peserta didik, dalam penggunaan Al.?*® Sikap kritis dalam penggunaan Al
membuat peserta didik tidak mudah percaya dan akan terus memvalidasi dan
membuktikan kebenaran terkait dengan informasi yang dicarinya. Tidak hanya itu,
daya kreatif peserta didik juga perlu diasah, untuk tidak bergantung dengan Al dan

dapat menggunakan Al untuk memecahkan suatu persoalan tertentu.

Pembekalan nilai-nilai menjadi hal yang penting bagi peserta didik,
untuk menanggapi perkembangan zaman. Sikap kritis, kreatif, dan reflektif
menjadi senjata yang ampuh untuk mengikuti perkembangan zaman. Aritificial
Intelligence yang menawarkan kemudahan dalam pembelajaran, juga perlu
diwaspadai mengingat adanya berbagai tantangan di dalamnya. Pendidik perlu
memberikan pembekalan yang memadai terkait dengan penggunaan teknologi.
Sebagai contoh, penjelasan tentang Al, pembedaan pikiran manusia dengan Al,
dan validasi informasi, menjadi salah satu pembelajaran yang penting. Disiplin
ilmu tentang media dan informasi yang berkaitan tentang perkembangan zaman,

menjadi hal yang penting untuk diberikan kepada peserta didik.

Terkait dengan tenaga pendidik, pendidik juga perlu beradaptasi dengan
keadaan zaman dan kebutuhan peserta didik. Sebagai teman yang baik, pendidik
perlu menyamakan diri dengan situasi yang sedang dihadapi oleh peserta didik.
Berdasarkan dokumen UNESCO yang berjudul Rethinking Education, seorang

pendidik perlu menjadi pembimbing yang memungkinkan peserta didik untuk

248 Bdk. Ibid.

115



terus berkembang seiring berkembangnya pengetahuan.?®® Oleh sebab itu,
pendidik juga perlu difasilitasi dan dilatih untuk menambah kompetensi mereka
seturut dengan perkembangan zaman. Pemahaman inklusivitas, keberagaman,
hidup bersama menjadi beberapa contoh kompetensi yang bisa diberikan kepada
pendidik. Tidak hanya itu, kesadaran terhadap isu dunia juga menjadi hal yang
penting untuk diberikan kepada tenaga pendidik (lih. sub-subbab 4.3.2. dan

4.33).

Selain itu, dalam konteks pendidikan dengan konsep manusia sebagai
teman, seorang pendidik juga perlu mengenal peserta didik, agar dapat
memberikan pengajaran yang sesuai dengan kebutuhan mereka (lih. subbab 3.5.).
Dalam hal ini, pendidik ditantang untuk; mengaitkan pembelajaran dengan
konteks hidup anak didik; menggunakan teknologi sebagai media pembelajaran
(menyesuaikan situasi zaman); dan memilih materi yang relevan bagi anak
didik.?° Sebagai contoh, seorang guru yang tidak bisa menggunakan Al, perlu
belajar untuk menggunakan Al dengan bijak, agar ia bisa memberikan

pendampingan anak didik terkait dengan penggunaan Al.

4.4. Kesimpulan
Keseluruhan penelitian ini berakar pada pernyataan: bahwa praktik

pendidikan yang otentik harus berakar pada konsepsi yang jelas tentang siapa dan

249 Bdk. UNESCO, Rethinking Education, Paris: UNESCO, 2015, him. 54.
250 Bdk. Ibid., him. 55.

116



apa itu manusia. Penelitian ini menegaskan kembali temuan dalam analisis
pemikiran Driyarkara bahwa manusia sebagai teman manusia lainnya menjadi
fondasi yang penting. Eksistensi manusia pada hakikatnya adalah "mengada-
bersama”, dan "Aku" hanya dapat dipahami dalam relasi dengan "Engkau"”. Jika
eksistensi manusia pada intinya bersifat relasional, maka praktik pendidikan harus
didasarkan pada konsep manusia sebagai teman, seturut dengan kodrat sosialitas

manusia (lih. subbab 3.1.).

Dari fondasi ini, tujuan pendidikan dipahami sebagai pemanusiaan
manusia muda, yang dalam prosesnya memerlukan orang lain untuk menentukan
keotentikan manusia muda (lih. subbab 3.4.). Pendidikan pertama-tama adalah
hominisasi, atau proses menjadi individu biologis semakin mengoptimalkan
potensinya. Selain hominisasi, pendidikan juga merupakan humanisasi, yaitu
proses individu yang otonom dan sadar-diri akan berkembang menjadi persona,
yakni sebuah subjek utuh yang memiliki kesatuan rohani-jasmani , yang
berbudaya, bermoral, dan sadar akan keberadaannya dalam sebuah welt atau
dunia-nilai. Tujuan akhirnya adalah lahirnya manusia purnawan , sebuah pribadi
yang tidak hanya berfungsi, tetapi juga otentik dalam keunikannya dan sosialis

dalam kodratnya (lih. subbab 3.5.).

Pemikiran Driyarkara tentang pendidikan menghadapi tantangan dalam
perkembangan zaman. Musuh utama pendidikan kontemporer adalah nalar
instrumental. Seperti yang sudah dijelaskan dalam pemikiran Joseph Dunne,

pendidikan modern menghadapi apa yang disebutnya logika produksi. Dalam

117



model ini, terjadi serangkaian reduksi yang merusak integritas pendidikan, seperti
sekolah dipandang sebagai pabrik, siswa direduksi menjadi "bahan baku", guru
menjadi fungsionaris yang kinerjanya diukur secara teknis, serta pengetahuan itu

sendiri diubah menjadi komoditas untuk kepentingan tertentu.

Logika produksi yang diidentifikasi Dunne merupakan antitesis yang
dari humanisasi Driyarkara. Jika humanisasi adalah proses mengangkat individu
menjadi persona (subjek otonom yang sadar) , maka logika produksi menjadi
proses dehumanisasi yang aktif mereduksi persona (siswa dan guru) menjadi
alat (bahan baku, fungsionaris) demi tujuan di luar diri mereka. Fokus pendidikan
secara korup bergeser dari pengejaran internal goods (kebaikan internal), menjadi
pengejaran terhadap external goods semata, seperti nilai, ijazah, status, atau gaji di

masa depan (lih. subbab 4.2.).

Jika logika produksi menjadi suatu persoalan, sintesis antara Driyarkara
dan Dunne menawarkan mencoba memberikan suatu solusi. Dalam Penelitian ini
Driyarkara menyediakan tujuan pendidikan (mengapa kita mendidik), dan Dunne
menyediakan praksis (bagaimana kita mewujudkannya di tengah tantangan
modern). Visi Driyarkara tentang pemanusiaan manusia muda menjadi sebuah
ajakan untuk menginternalisasi internal goods. Manusia purnawan dipandang
sebagai persona yang berusaha mencapai kesempurnaan, yang hidupnya

dibimbing oleh kebaikan-kebaikan intrinsik, bukan sekadar imbalan eksternal.

Tantangan pemikiran Driyarkara, yaitu memasukkan anak ke dalam alam

nilai (welt) dapat berubah menjadi penanaman ideologi yang tertutup dan

118



mematikan  kekritisan, dapat diantisipasi dengan pemikiran  Dunne
tentang phronésis  dan  dengan  pandangan  Amartya Sen  yang
menghargai kapabilitas individu untuk secara kritis menilai kondisi mereka (lih.
subbab 4.3.). Pendidik yang bijaksana tidak menanamkan ideologi secara buta,
tetapi memfasilitasi perjumpaan dialogis dan kritis dengan welt (dunia
nilai), sehingga siswa dapat secara otentik menjadikan apa yang mereka temukan

menjadi milik mereka sendiri.

Perpaduan pemikiran John Rawls, Amartya Sen, dan Nicolaus Driyarkara
menghasilkan model pendidikan yang menyeimbangkan otentisitas individu dan
stabilitas kolektif. Pendidikan yang ideal, menurut sintesis ini, adalah proses yang
memberikan individu kemampuan kritis dan kapabilitas (Sen), agar ia dapat
menjadi pribadi yang otentik dan otonom (Driyarkara), yang pada gilirannya
memiliki "rasa keadilan" untuk mempertahankan masyarakat yang stabil dan adil
(Rawls). Dengan demikian, pendidikan tidak hanya melahirkan manusia yang
cakap secara pribadi, tetapi juga manusia purnawan yang menyadari bahwa
dirinya hanya menjadi "Aku" yang utuh melalui relasi yang setara dan

bermartabat dengan "Engkau" dalam sebuah tatanan sosial yang adil.

Akhirnya, relevansi penelitian ini melampaui batas nasional. Filsafat
pendidikan  berdasarkan  konsep  manusia  sebagai  teman  yang
menekankan sosialitas dan pemanusiaan, menjadi sesuatu yang selaras dengan
pilar pendidikan global UNESCO. Visi learning to live together (belajar hidup

bersama) adalah seruan yang selaras dengan konsep manusia sebagai

119



teman. Selain itu, program Education for Sustainable Development (ESD) , yang
menuntut kesadaran akan interaksi, jejaring, dan tanggung jawab global atas krisis
iklim dan hilangnya keanekaragaman hayati , merupakan suatu perluasan dari
relasi Aku-Engkau ke skala planet. Model ini melahirkan manusia lokal dengan
kesadaran global, yang berakar pada budaya lokalnya, serta bertanggung jawab

atas isu bersama.

Tantangan terkini dan terakhir dalam penelitian ini adalah Artificial
Intelligence (Al). Artificial Intelligence menawarkan efisiensi maksimal dalam
kehidupan manusia, namun juga mengancam privasi, kebenaran informasi, dan
makna kemanusiaan itu sendiri. Dalam menghadapi Al, sintesis pemikiran
Driyarkara dan Dunne menjadi pemikiran yang bisa diimplementasikan. Al dapat
melampaui manusia dalam segala hal yang berkaitan dengan nalar
instrumental dan perolehan external goods, seperti Al yang mempermudah siswa
mendapatkan nilai yang baik. Selaras dengan argumen ini, jika pendidikan terus
berfokus pada tujuan eksternal , pendidikan sedang melahirkan manusia yang

usang.

Salah satu hal yang tidak dapat dijamah oleh Al adalah ranah persona,
yang di dalamnya terdapat otentisitas, cinta, Kkesetiaan, perjumpaan
dialogis , phronesis , dan pengejaran internal goods demi kemanusiaan itu
sendiri. Oleh karena itu, pendidikan yang berpusat pada pemanusiaan manusia
muda , perlu diwujudkan melalui komunikasi dialogis antara pendidik dan peserta

didik, yang menumbuhkan sikap kritis, kreatif, dan reflektif untuk menavigasi Al.

120



Pendidikan di era Al tidak hanya tentang apa yang kita tahu atau apa yang bisa
kita lakukan. Di era Al, pendidikan harus secara radikal difokuskan kembali
pada pemahaman siapakah manusia. Inilah warisan dari penelitian ini yang
menawarkan ~ sebuah  panggilan  untuk  pendidikan  yang  berani
memprioritaskan pemanusiaan di atas segalanya, untuk melahirkan manusia
purnawan yang mampu menjadi teman bagi sesamanya dalam dunia yang

semakin kompleks.

Dari berbagai penjelasan tentang filsafat pendidikan Driyarkara dan
konsep manusia sebagai teman, penulis menemukan tiga makna dari pendidikan
yang didasarkan pada konsep manusia sebagai teman. Makna pendidikan yang
ditemukan dalam skripsi ini adalah: 1) Pendidikan harus memandang manusia
sebagai teman, 2) pendidikan mengarah kepada pembentukan persona yang

otentik, 3) pendidikan memerlukan kesatuan.

Poin pertama, pendidikan harus memandang manusia sebagai teman
dapat ditemukan dalam keterkaitan antara penjelasan tentang kodrat kesosialan
manusia. Mengutip Driyarkara, “Yang merupakan inti dari pikiran ini ialah bahwa
manusia mengangkat diri dan orang lain menjadi socius (teman, kanca, Latin).”?%
Melalui perjumpaan dengan yang lain, manusia semakin menyempurnakan dirinya
sebagai persona.?? Pendidikan bertujuan mengangkat anak didik menjadi persona

yang otonom dan bermoral melalui hominisasi dan humanisasi (lih. 3.4.2.).

21 Nicolaus Driyarkara, “Homo Homini Socius”, him. 691.
252 Bdk. Nicolaus Driyarkara, “Persona dan Personisasi”, Op.Cit., him. 126.

121



Poin kedua, Pendidikan mengarah kepada pembentukan persona yang
otentik. Pemanusiaan manusia muda adalah humanisasi dan hominisasi. Proses itu

kemudian juga didasarkan pada cinta akan anak didik. Mengutip Driyarkara,

“Sesudah uraian ini, maka kiranya tidak sulit untuk dimengerti bahwa
mendidik keluar dari suatu sikap fundamental tertentu. Apakah sikap ini?
Tentulah sikap itu berupa cinta...Dalam pendidikan kita melihat bahwa
pendidikan menghendaki kesempurnaan dan kebahagiaan si anak. Yang bisa
menuju ke kesempurnaan dan kebahagiaan orang lain (di sini anak) itu
hanyalah cinta. Cinta tersebut adalah cinta murni, sebab yang diarahkan
bukanlah kepentingan diri sendiri, melainkan kepentingan yang dicintai. *>

Dengan mengembangkan anak didik seturut dengan otonominya, anak didik

diajak untuk menjadi pribadi yang otentik. Mengutip Driyarkara,

“Bilamanakah eksistensia (in-der-Welt-sein, Dasein) itu dapat disebut
autentik? Jika merupakan dialektika dari kepribadian, artinya: jika
manusia dalam dan dengan eksistensia itu mengekspresikan dan
merealisasikan diri sebagai kepribadian dan menyempurnakan dirinya
lebih lanjut lagi sebagai kepribadian.”**

Melalui penyempurnaan persona, dengan hominisasi dan humanisasi, peserta
didik dididik untuk menjadi pribadi yang otentik, yang kemudian juga
menekankan sisi otonomi mengingat ia adalah persona dalam kebersamaan

dengan yang lain.

Poin ketiga, pendidikan memerlukan kesatuan. Pengajaran yang diberikan
oleh negara juga perlu selaras dengan pendidikan yang diberikan oleh orang tua

kepada anak didik. Mengutip Driyarkara,

28 Nicolaus Driyarkara, “Homo Homini Socius”, him. 374.
25 |bid., him. 283 — 284.

122



“Jadi, barang siapa menyelenggarakan pengajaran, negara dengan sendirinya
juga ikut serta memberi pendidikan. Akan tetapi, yang berhak dan wajib
mendidik itu sebenarnya adalah orang tua”**°

Tidak hanya itu, anak didik juga perlu belajar dalam masyarakat (lih. 3.4.4). Anak
didik perlu diikutsertakan dalam masyarakat, yang di dalamnya mengandung welt

(dunia nilai), di mana anak didik dilahirkan dan dibesarkan.

Singkat kata, keberadaan manusia merupakan "mengada-bersama” (co-
existence), dan dalam mengada bersama itu manusia mengangkat sesamanya
sebagai teman (lih. 3.5.). Dari sifat sosial manusia ini, pendidikan yang adalah
proses hominisasi dan humanisasi, yang mengarahkan manusia ke taraf pribadi
yang lebih sempurna, otonom, dan berbudaya, perlu memandang peserta didik
sebagai persona dan teman yang menekankan adanya kesetaraan kodrat yang

disertai dengan cinta di dalamnya.

2% |bid.

123



DAFTAR PUSTAKA

Sumber Utama

Driyarkara, Nicolaus, “Homo Homini Socius”, dalam A. Sudiarja, SJ. (eds.), Karya-karya

Lengkap Driyarkara, Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 2006.

, “Hominisasi dan Humanisasi”, dalam A. Sudiarja, SJ. (eds.), Karya-karya

Lengkap Driyarkara, Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 2006.

Sumber Pendukung Utama

a) Buku
Baryadi, I. Praptomo (Ed.), Membaca Ulang Pemikiran Driyarkara, Yogyakarta:

Universitas Sanata Dharma, 2013.

Costa, M. Victoria, Rawls, Citizenship, and Education, New York: Routledge,

2011.
Danuwinata, F, Drijarkara, Jakarta: Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, 2006.

Driyarkara, Nicolaus, “Persona dan Personisasi”, dalam A. Sudiarja, SJ. (eds.),
Karya-karya Lengkap Driyarkara, Jakarta: PT. Gramedia Pustaka

Utama, 2006.

Dunne, Joseph, What's the Good of Education?, London: Bloomsbury, 2025

124



Endraswara, Suwardi, Falsafah Hidup Jawa: Menggali Mutiara Kebijakan dari

Intisari Filsafat Kejawen, Yogyakarta: Cakrawala, 2003.

Lamba, Adrianus Aloysius Mite, Konsep Sosialitas Menurut Driyarkara, Skripsi,

Surabaya: Universitas Katolik Widya Mandala, 2016.

Marcel, Gabriel, Being and Having, (judul asli: Etre et Avoir), diterjemahkan oleh

Katharine Farrer, Glasgow: dacre press, 1949.

Rawls, John, A Theory of Justice, Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard

University Press, 1999.

Ricoeur, Paul, History and Truth (judul asli: Histoire et Vérité), diterjemahkan

oleh Charles A. Kelbley, Evanston: Northwestern University Press, 1965

Sen, Amartya, Development as Freedom , New York: Alfred A. Knopf, 2000.

, Commodities and Capabilities, New Delhi: Oxford University

Press, 1999.

Sutrisno, Mudji, Driyarkara: Filsuf Yang Mengubah Indonesia, Yogyakarta:

Galangpress, 2006.

Treurini, Frieda, Driyarkara, Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara, 2013.

Umarhadi, Yoseph, Hakikat Manusia Pancasila Menurut Notonagoro dan

Drijarkara, Yogyakarta: PT. Kanisius, 2022.

125



UNESCO, UNESCO Sites as partners for Education for Sustainable

Development, Paris: UNESCO, 2025.

, Humanistic Future of Learning, Paris: UNESCO, 2020.

, Learning: The Treasure Within, Paris: UNESCO, 1996.

, Rethinking Education, Paris: UNESCO, 2015.

Walker, Melanie dan Elaine Unterhalter (Eds), Amartya Sen's Capability
Approach and Social Justice in Education, New York: PALGRAVE

MACMILLAN, 2007.

b) Jurnal
Narasetu, Johanes, “Sosialitas Sebagai Eksistensial”, dalam Driyarkara: Filsafat

dan Pendidikan (2), 2013.

Dohut, Yohanes Sevi, “Driyarkara di Pusaran Mistifikasi Profesi Guru dalam
Pendidikan Formal”, dalam Driyarkara: Filsafat dan Pendidikan (2),

2013.

Rajapakse, Nadeera, “Amartya Sen’s Capability Approach and Education:
Enhancing Social Justice”, dalam LISA Journal, vol. 14(1), 2016,

https://doi.org/10.4000/lisa.8913.

Sumber-Sumber Lain

126


https://doi.org/10.4000/lisa.8913

a) Buku referensi

Aquinas, Thomas, Summa Theologiae, 1265 — 1273

Bakker, Anton, dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat,

Yogyakarta: Kanisius, 1990.

Bertens, K., Sejarah Filsafat Yunani dari Thales ke Aristoteles, Yogyakarta: PT

Kanisius, 1975

Horne, Herman Harrell, Filsafat Pendidikan (judul asli: The Philosophy of
Education), diterjemahkan oleh Susanti, S.pd., Yogyakarta: CV.

Indoliterasi Publishing House, 2024.

Maritain, Jacques, The Range of Reason, Jacques Maritain Center, 2005.

Muzairi, H. Zuhri, dkk., Metodologi Penelitian Filsafat, Yogyakarta: FA press,

2014.

Snijders, Adelbert, Antropologi Filsafat: Manusia Paradoks dan Seruan,

Yogyakarta: PT. Kanisius, 2004.

Subanar, G. Budi, Pendidikan ala Warung Pojok, Yogyakarta: Universitas Sanata

Dharma, 2008.

UUD 1945, Pasal 28C ayat (1).

b) Jurnal

127



Sedova, Klara, Zuzana Salamounova, Roman Svaricek, “Troubles with dialogic

teaching”, elsevier: Learning, Culture and Social Interaction (3), 2014.

Jamalul Muttaqgin, "Instrumentalisme Nilai-Nilai Spiritualitas, Kejujuran, dan
Amanah dalam Pengembangan Pendidikan,” Cendekia: Jurnal

Kependidikan dan Kemasyarakatan, vol.7(2), 2023, http://ejournal.iainu-

kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/.

c)  Sumber Internet
Agustina, Yosita Pria, “Pertanyaan Berdaya untuk Mendorong Ruang Dialog
antara Guru dan Siswa”, sekolahmenyenangkan.or.id, 2024,

https://sekolahmenyenangkan.or.id/pertanyaan-berdaya-untuk

mendorong-ruang-dialog-antara-guru-dan-siswa/  (diakses pada 23

November 2025, pk. 11.17 WIB).

Ames, Elisa, ’How we learn new skills: Brain plasticity and the learning journey”,

www.tilr.com, 2023, https://www.tilr.com/blog/new-skills-brain-plasticity

(diakses pada 10 Mei 2025, pk. 16.07 WIB).

Defianty, Maya dan Kate Wilson, “Old habits die hard: why teachers in Indonesia
still struggle to teach critical thinking”, theconversation.com, 2023,

https://theconversation.com/old-habits-die-hard-why-teachers-in-

indonesia-still-struggle-to-teach-critical-thinking-197459 (diakses pada

13 Juni 2025, pk. 12.35 WIB).

128


http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/
http://ejournal.iainu-kebumen.ac.id/index.php/cka/article/download/1303/811/
https://sekolahmenyenangkan.or.id/pertanyaan-berdaya-untuk%20mendorong-ruang-dialog-antara-guru-dan-siswa/
https://sekolahmenyenangkan.or.id/pertanyaan-berdaya-untuk%20mendorong-ruang-dialog-antara-guru-dan-siswa/
http://www.tilr.com/
https://www.tilr.com/blog/new-skills-brain-plasticity
https://theconversation.com/old-habits-die-hard-why-teachers-in-indonesia-still-struggle-to-teach-critical-thinking-197459
https://theconversation.com/old-habits-die-hard-why-teachers-in-indonesia-still-struggle-to-teach-critical-thinking-197459

Goodreads, www.goodreads.com, 2025,

https://www.goodreads.com/author/show/468819.Joseph Dunne

(Diakses pada Selasa, 04 November 2025, pk. 22:10 WIB).

Google Books, tentang pengarang, books.google.co.id,

https://books.google.co.id/books/about/What s the Good of Education.

html?id=yTKVEQAAQBAJ&redir_esc=y (Diakses pada Selasa, 04

November 2025, pk. 22:11 WIB).

KBBI, https://kbbi.web.id/masyarakat (diakses pada Minggu, 09 November 2025,

pk. 00:53 WIB).

Kemendikbudristek,  "Profil ~ Pelajar Pancasila", kemendikdasmen.go.id,

https://cerdasberkarakter.kemendikdasmen.qgo.id/profil-pelajar-pancasila/

(diakses pada 28 Oktober 2025, pk. 22.08 WIB).

Puspitasari, Devi, “Terbongkar Skandal Katrol Nilai Rapor Puluhan Siswa di

Depok,” 2024, https://news.detik.com/berita/d-7442607/terbongkar-

skandal-katrol-nilai-rapor-puluhan-siswa-di-depok (diakses pada 24

Desember, pk. 10.34 WIB).

Sasi, Doddy, “Apa itu Retret? Ini Penjelasan Detailnya”, katolikpedia.id, 2025,

https://katolikpedia.id/apa-itu-retret/ (diakses pada 20 November 2025,

pk. 22.40 WIB).

129


http://www.goodreads.com/
https://www.goodreads.com/author/show/468819.Joseph_Dunne
https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=yTkVEQAAQBAJ&redir_esc=y
https://books.google.co.id/books/about/What_s_the_Good_of_Education.html?id=yTkVEQAAQBAJ&redir_esc=y
https://kbbi.web.id/masyarakat
https://cerdasberkarakter.kemendikdasmen.go.id/profil-pelajar-pancasila/
https://news.detik.com/berita/d-7442607/terbongkar-skandal-katrol-nilai-rapor-puluhan-siswa-di-depok
https://news.detik.com/berita/d-7442607/terbongkar-skandal-katrol-nilai-rapor-puluhan-siswa-di-depok
https://katolikpedia.id/apa-itu-retret/

