BAB IV

PENUTUP

Pada bab penutup ini, penulis akan menuliskan kesimpulan, relevansi, tinjauan
kritis, dan saran sebagai rangkuman akhir dari penulisan skripsi ini. Di dalam
kesimpulannya, penulis akan merangkum pembahasan-pembahasan pokok mengenai
pengalaman religius menurut William James dalam The Varieties of Religious
Experience. Pada bagian relevansi, penulis akan membahas kaitan antara pengalaman
religius menurut William James dengan dinamika kehidupan religius manusia di masa
kini. Pada bagian tinjauan kritis, penulis akan mengkaji secara kritis dan filosofis
pengalaman religius menurut William James ini. Terakhir di bagian saran, penulis akan

membahas saran-saran yang diperlukan bagi para pembaca dan peneliti selanjutnya.

4.1 Kesimpulan

William James memiliki keyakinan bahwa filsafat pragmatismenya adalah
suatu pendekatan yang tepat untuk menilai segala dimensi kehidupan manusia,
termasuk dalam dimensi religius yakni hubungan atau relasi antara manusia dengan
yang ilahi. Melalui pendekatan pragmatisme, William James menilai bahwa kebenaran
dari suatu keyakinan atau ide tidak dilihat berdasarkan prinsip-prinsip abstrak atau
metafisis, melainkan dari manfaat atau konsekuensi praktis yang dihasilkan dalam

kehidupan nyata. la menegaskan bahwa pragmatisme ini adalah suatu kebenaran

83



karena prinsip ini dapat dibuktikan di dalam kenyataan, peristiwa, dan pengalaman

konkret manusia.

Kebenaran pragmatisme William James memiliki pengaruh terhadap
pandangannya mengenai humanisme. Humanisme William James juga memiliki sifat
yang pragmatis karena seluruh kehidupan manusia tidak diarahkan pada spekulasi
metafisis yang kaku, melainkan diarahkan pada kepentingan manusia yang nyata.
Kepentingan manusia yang nyata ini didasarkan atas keberagaman pengalaman
manusia itu sendiri, sehingga manusia bisa memberikan maknanya terhadap realitas

yang mereka alami.

William James menempatkan pengalaman manusia sebagai dasar dari segala
sesuatu. Melalui pengalaman, William James percaya bahwa ia bisa memahami dunia
dengan baik, karena pada dasarnya manusia adalah subjek dari dunia itu sendiri.
Pandangan seperti ini juga berlaku dalam konteks pengalaman religius menurut
William James dalam The Varieties of Religious Experience. Pengalaman religius
William James juga menjadi dasar bagi kehidupan beragama dan kehidupan religius
manusia. Oleh karena itu, penulis hendak menyimpulkan beberapa gagasan penting
mengenai pengalaman religius menurut William James dalam The Varieties of

Religious Experience.

Pertama, pengalaman religius menurut William James adalah inti dari
kehidupan beragama yang sejati. Pengalaman religius William James ini bukan hanya

kondisi psikologis saja, melainkan juga merupakan bagian realitas eksistensial diri

84



manusia dalam menjalani hubungan dengan yang ilahi. Melalui pengalaman religius,
hidup beragama manusia tidak dimengerti melalui lembaga-lembaga atau dogma-
dogma keagamaan, melainkan melalui pengalaman personal dengan yang ilahi secara
otentik. Pengalaman ini menjadi sumber utama dari segala hidup keagamaan. Dengan
kata lain, hidup keagamaan yang sejati berakar pada pengalaman personal manusia

dengan realitas tak terlihat yang melampaui dirinya.

Kedua, pengalaman religius menurut William James menegaskan pentingnya
dimensi humanistik dalam kehidupan beragama. Bagi William James, manusia bukan
hanya makhuk rasional dengan pikiran atau akal budinya saja, melainkan juga makhuk
yang memiliki emosi dan kesadaran batin. Bagi William James, aspek-aspek ini

berperan membentuk pengalaman religiusnya.

Ketiga, pengalaman religius menurut William James bersifat pluralistik dan
melioristik. Bagi William James, tidak ada satu bentuk pengalaman tunggal yang
berlaku secara universal. Setiap manusia memiliki beragam pengalaman dalam
menjalin hubungannya dengan yang ilahi. Dengan pengalaman religius yang bersifat
pluralistik ini, manusia bisa memahami berbagai realitas yang terjadi di dalam
hidupnya. William James juga menegaskan bahwa pengalaman religius manusia
bersifat melioristik. Meliorisme dalam pemikiran William James ingin menunjukkan
bahwa realitas dalam dunia ini dapat diperbaiki melalui tindakan aktif manusia yang

digerakkan oleh iman dan nilai-nilai religius. Dalam konteks pengalaman religius,

85



pengalaman religius menjadi daya atau kekuatan yang menggerakan manusia supaya

ia dapat hidup lebih baik dan lebih bermakna.

Keempat, pengalaman religius William James memiliki ciri yang individual
dan langsung, realistis, sulit diungkapkan (ineffable), dan transformatif. Ciri individual
dan langsung ingin mengatakan bahwa pengalaman religius berasal dari relasi personal
dan intim antara manusia dengan yang ilahi tanpa adanya perantara institusi atau
doktrin tertentu. Ciri realistis ingin menunjukan bahwa pengalaman religius bukanlah
khayalan atau ilusi semata, melainkan memiliki efek dan dampak nyata di dalam
kehidupan manusia. Ciri sulit diungkapkan (ineffable) ingin menunjukan bahwa
pengalaman religius sulit diungkapkan oleh kata-kata dan bahasa manusia, karena ia
melampaui batas logika dan akal manusia. Sedangkan ciri transformatif ingin
mengatakan bahwa pengalaman religius yang sejati itu selalu membawa dampak atau

perubahan nyata di dalam diri manusia.

Kelima, pengalaman religius William James memiliki ragamnya seperti The
Healthy Mindedness, The Sick Soul, Conversion, dan Mysticism. The healthy
mindedness adalah ragam pengalaman religius yang menekankan sikap optimisme dan
memandang segala sesuatu sebagai suatu kebaikan. The Sick Soul adalah ragam
pengalaman religius yang melihat kehidupan manusia sebagai suatu penderitaan dan
kejahatan sebagai bagian dari realitas kehidupan. Conversion adalah ragam
pengalaman religius dimana manusia mengalami pembaharuan diri dari keadaan lama

menjadi keadaan yang lebih baru dan utuh. Sedangkan Mysticism adalah bentuk

86



pengalaman religius manusia yang telah mencapai wawasan mendalam dan kesadaran

tertinggi yang tidak dapat dijangkau oleh akal budi manusia.

Pada akhirnya, dapat digarisbawahi bahwa pengalaman religius William James
memiliki dimensi pragmatis di dalamnya. Melalui dimensi pragmatis dalam konteks
pengalaman religius, William James berusaha mengarahkan hidup religius manusia
menuju pengalaman yang hidup dan bermakna. Pengalaman religius manusia bukan
lagi dipandang sebagai sistem yang kaku, melainkan sebagai pengalaman yang hidup
dan berkembang. Pengalaman religius ini menjadi pengalaman yang hidup dan
bermakna karena ia mampu mengarahkan hidup manusia ke arah yang lebih baik
melalui konsekuensi dan manfaat praktisnya. Dengan demikian, pengalaman religius
menurut William James adalah suatu kekuatan yang memberikan perubahan dan

memperdalam makna dalam diri manusia.

4.2  Tinjauan Kritis

Penulis pertama-tama melihat gagasan pengalaman religius menurut William
James ini dari perspektif John Dewey. John Dewey juga sepakat dengan pandangan
William James bahwa pengalaman religius harus bisa berdampak dalam kehidupan
manusia. Pengalaman religius harus bisa membantu manusia dalam mengatasi

persoalan-persoalan kehidupan yang akan dihadapi oleh manusia.! Gagasan John

! Bdk. Paul Arthur Schilpp, The Philosophy of John Dewey, New York: Tudor Publishing Company,
1951, him 398.

87



Dewey ini selaras dengan pandangan William James karena kebenaran pragmatis

dalam memahami pengalaman religius.

Penulis sendiri juga sepakat bahwa pengalaman religius harus bisa berdampak
nyata di dalam kehidupan manusia. Hal ini didasari karena buah dari pengalaman
religius adalah transformasi hidup yang lebih baik. Ketika pengalaman religius bisa
membawa manusia kepada transformasi moral, kedamaian batin, dan makna hidup
yang lebih baik, maka pengalaman religius itu berhasil menjalankan fungsinya dengan
baik. Dengan demikian, pengalaman religius ini ditempatkan dalam kerangka
fungsional, yaitu sebagai kekuatan yang menghidupkan dan memperkaya eksistensi

diri manusia.

Dalam pandangan pragmatisme, pengalaman religius William James memiliki
sifat yang melioristik. Pandangan melioristis merupakan suatu ideologi yang
memberikan kesempatan dan kemungkinan untuk segala usaha yang mengarahkan
manusia dan dunia ke arah yang lebih baik.? Melalui pandangan ini, pengalaman
religius bisa membuka potensi yang besar bagi manusia untuk merealisasikannya ke
dalam tindakan-tindakannya. Hal ini terjadi karena meliorisme dalam konteks
pengalaman religius menjunjung tinggi kebebasan manusia.® Melalui kebebasan,

penekanan terhadap aspek subjektif dan personal dari iman religius menjadi lebih

2 Bdk. Sonny Keraf., Pragmatisme menurut William James, Yogyakarta: Kanisius, 1987, him 121.
3 Bdk. Ibid., hlm 121-122.

88



terbuka. Dengan demikian, manusia bisa menghayati iman dan kehidupan religiusnya

lebih bermakna, karena didasarkan atas kebebasan bukan atas kewajiban.

Di sini, penulis sepakat terhadap pandangan meliorisme, khususnya dalam
kaitannya dengan pengalaman religius manusia. Jika karena pengalaman religius
manusia mau mengarahkan dirinya ke arah yang lebih baik, maka hal itu adalah hal
yang positif dari pengalaman religius yang bersifat meliorisme ini. Manusia
mengarahkan dirinya ke arah yang lebih baik karena ia melakukannya atas dasar
kebebasan. Inilah yang tidak dimiliki ketika kehidupan religius manusia didasarkan
atas kewajiban, sebab jika didasarkan atas dasar kewajiban tidak akan ada kemauan

dalam diri manusia untuk mengarahkan hidupnya ke arah yang lebih baik.

Sebagai bagian dari tinjauan kritis, penulis juga akan memaparkan kritik dan
komentar terhadap gagasan pengalaman religius menurut William James. Hal pertama
yang menjadi kelemahan gagasan pengalaman religius menurut William James adalah
bagaimana ia cenderung mengabaikan aspek “Tuhan yang sejati” dalam konteks hidup
religius. William James hanya fokus pada pengalaman pribadi manusia dengan yang
ilahi dan pengalaman personal itu mampu mengarahkan hidup dan tindakan manusia

ke arah yang baik.*

Terkait hal ini, Bertrand Russell melihat bahwa William James menganggap

“Tuhan itu ada” karena keyakinannya yang menguntungkan manusia. Berangkat dari

4Bdk. T.L.S Sprigge, “James, Aboutness, and His British Critics” dalam Ruth Anna Putnam (Ed.), The
Cambridge Companion to William James, Cambridge: Cambridge University Press, 1997, him 129.

89



pendekatan analitiknya yang menekankan pada logika, gagasan rasional, dan bukti
empiris, Bertrand Russell mengkritisi gagasan William James yang lebih menekankan
pengalaman subjektif dan pragmatisme dalam kebenaran daripada logika atau bukti
objektif.> Bertrand Russell melihat bahwa pendekatan William James ini
mencampuradukan antara kebenaran objektif dengan manfaat subjektif dalam
memahami keberadaan Tuhan. Bagi Bertrand Russell, William James tidak dapat
memberikan keyakinan kepada manusia tentang keberadaan Tuhan yang sejati.
Padahal bagi Bertrand Russell, manusia menganggap keberadaan Tuhan itu bukan
karena keyakinannya yang menguntungkan manusia, tetapi karena keyakinan sejati
terhadap Tuhan itu sendiri.® Akibatnya, gagasan William James ini tidak memberikan
gambaran tentang “Tuhan yang sejati” dan hanya melihat pengalaman pribadi dengan

Tuhan secara pragmatis.

Kedua, pengalaman religius menurut William James merupakan pengalaman
yang muncul dari tekanan atau kondisi psikologis manusia. Pengalaman religius ini
ingin mengatakan bahwa ia adalah kondisi fenomenologis yang dialami oleh si subjek.
Sikap ini membuat keterbukaan terhadap berbagai pengalaman religius manusia,
termasuk dalam kondisi psikologis ekstrem seperti depresi mendalam, Krisis

eksistensial, bahkan pengalaman yang bersifat patologis.” Kondisi inilah yang menjadi

® Bdk. Ibid., him 128.
& Bdk. Ibid. him 129.
7 Patologis adalah pada kondisi, perilaku, atau pola pikir yang menyimpang secara signifikan dari fungsi
normal yang mengganggu kehidupan sehari-hari dan biasanya berkaitan dengan gangguan mental atau
psikologis. Bdk. Rizal Fadli, “Ini Penjelasan Mengenai Pikiran Bawah Sadar dalam Ilmu Psikologi”

90



letak persoalannya dimana sulit untuk menemukan perbedaan antara pengalaman

religius yang sejati dengan pengalaman yang merupakan penyakit psikis manusia.

Kesulitan untuk membedakan ini dapat mengurangi makna dan esensi atas
pengalaman religius. Pengalaman religius yang merupakan pengalaman sadar manusia
atas hidupnya dapat disalahpahami dan disamakan dengan pengalaman patologis yang
dikendalikan atas alam bawah sadar manusia. Dalam konteks ini, William James tidak
memberikan pembedaan yang tegas antara pengalaman religius dengan pengalaman
patologis. Akibatnya, pengalaman religius William James menimbulkan perdebatan,
yakni mana pengalaman yang dapat membawa pada kebenaran dengan pengalaman
yang merupakan disfungsi kejiwaan.® Dengan demikian, pengalaman religius William
James menunjukkan keterbatasan serius dalam menilai kualitas dan keabsahan

pengalaman religius.

Ketiga, gagasan pengalaman religius menurut William James berpotensi
menimbulkan relativisme religius. Hal ini didasari karena William James menilai
pengalaman religius secara psikologis dan ia sangat menghargai pluralitas pengalaman
manusia. Dalam hal ini, kebenaran sejati dari esensi pengalaman religius bisa hilang

karena hanya sebatas pikiran manusia saja. Karena fokusnya pada pendekatan

dalam https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-
psikologi, 2020. (diakses pada 5 Januari 2026).

8 Bdk. Richard M Gale, The Divided Self of William James, Cambridge: Cambridge University Press,
1999, him 108.

91


https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi
https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi

psikologis, William James tidak sepenuhnya mampu menjelaskan dimensi transenden

dari pengalaman religius itu sendiri.®

Charles Taylor dalam Varieties of Religion Today: William James Revisited
menjelaskan bahwa William James memberikan ruang yang seluas-luasnya bagi
pluralitas pengalaman religius. Akan tetapi, hal ini justru membuat pengalaman religius
bisa lepas dari kebenaran yang objektif. Charles Taylor mendukung William James
dalam keterbukaan dan pluralitas pengalaman religius. Namun, ia juga
memperingatkan bahwa tanpa dimensi wahyu yang sifatnya objektif, pengalaman
religius bisa jatuh spritualitas pribadi semata.'® Inilah bahayanya relativisme
pengalaman religius William James karena bisa membuat manusia secara bebas

memahami makna religius, tanpa adanya pegangan atau arahan yang objektif.

4.3 Relevansi

Dunia dewasa ini, gagasan pengalaman religius William James memiliki
relevansinya bagi kehidupan agama suatu masyarakat. William James cenderung
menolak hidup religius dan keagamaan yang sifatnya formal dan institusional. 1a lebih
menekankan sifat yang individual dan membangun hubungan secara personal dengan
yang ilahi. Sifat ini akan membuat hidup religius manusia menjadi lebih sejati dan

otentik, sebab ia tidak terlalu bertumpu pada dogma-dogma dan aturan-aturan.

® Bdk. Charles Taylor, Varieties of Religion Today: William James Revisited, Cambridge: Harvard
University Press, 2002, him 45-46.
10 Bdk. Ibid., him 49-50.

92



Di Indonesia, masyarakatnya memiliki keberagaman dan pluralitas dalam
hidup beragama. Mereka hidup secara berdampingan dengan agama-agama lainnya.
Kondisi ini memiliki dampak yang positif karena bisa memperkaya pengalaman
manusia dalam menghayati pengalaman religiusnya secara pribadi. Akan tetapi,

kondisi ini juga bisa memicu konflik antaragama.

Salah satu konflik antaragama yang terjadi di Indonesia adalah kasus perusakan
rumah singgah atau vila, di Cidahu, Sukabumi, Jawa Barat pada Juni 2025 lalu.
Peristiwa ini terjadi saat sekelompok anak-anak dan remaja yang beragama kristen
sedang melakukan kegiatan retret'* di rumah singgah tersebut. Kejadian ini telah
merusak berbagai macam fasilitas seperti kaca di hampir seluruh ruangan, pintu
gerbang, dan beberapa kendaraan yang ada di sana. Tidak hanya kerusakan material
saja, kejadian ini juga telah membuat trauma pada anak-anak dan remaja yang sedang
mengikuti kegiatan retret tersebut. Kejadian ini dibubarkan paksa oleh warga sekitar
sebab mereka berpendapat bahwa rumah singgah tersebut tidak memiliki izin sebagai

tempat ibadah.*?

Salah satu faktor yang memicu terjadinya konflik antaragama ini disebabkan

karena adanya perbedaan dalam hal pemahaman dan ajaran.’®* Dalam kacamata

11 Retret adalah salah satu bentuk kegiatan keagamaan yang menarik atau mengasingkan diri dari
rutinitas harian demi mendekatkan diri kepada Tuhan. Bdk., KBBI Online.

12 Bdk. “Kasus Pembubaran Paksa Retret di Cidahu Sukabumi Bagaimana Kronologinya?” dalam
https://www.bbc.com/indonesia/articles/c0g883v755ko (diakses pada 21 November 2025 pukul 19.34
WIB).
13

Bdk. “Faktor Penyebab Konflik Umat Beragama”, dalam
https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-Beragama (diakses pada 7
November 2025 pukul 16.05 WIB).

93


https://www.bbc.com/indonesia/articles/c0q883v755ko
https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-Beragama

William James, perbedaan pemahaman dan ajaran ini disebabkan karena setiap agama
memiliki dogma dan ajaranya masing-masing. Konflik ini terjadi karena setiap agama
merasa bahwa pemahaman dan ajarannya adalah yang paling benar. Dalam konteks ini,
penulis berpendapat bahwa konflik tersebut terjadi karena manusia hanya fokus pada
apa yang harus dipercayainya. Padahal, manusia harus menggeser fokus tersebut

menjadi bagaimana iman tersebut dialami dan dihayati.

Hal ini ingin mengatakan bahwa konflik antaragama disebabkan oleh manusia
yang sangat bergantung pada kehidupan agama secara institusional. Mereka kurang
menghayati dimensi agama personalnya. Gagasan ini diperkuat oleh pandangan Paul
Tillich yang mengatakan bahwa pokok dari iman religius adalah ultimate concern,
yakni keterarahan manusia pada makna tertinggi yang memberi dasar bagi seluruh
keberadaannya.’* Jika agama-agama dipahami sebagai cara bagi manusia untuk
menemukan makna dan kepenuhan hidup, maka perbedaan agama bukanlah suatu
hambatan. Ini merupakan cara bagi manusia untuk saling memahami kehidupan
antaragama. Pendekatan ini selaras dengan semangat William James yang melihat
pengalaman religius sebagai pengalaman manusia yang fleksibel terhadap berbagai

macam bentuk agama.

14 Bdk. Paul Tillich, Dynamics of Faith, New York: Harper & Brothers, 1957, him 1-2.

94



4.4 Saran

441 Bagi Masyarakat

Bagi masyarakat, pengalaman religius menurut William James ini dapat
memberi inspirasi hidup beragama suatu masyarakat. Penghayatan agama secara
personal juga memiliki dampak sosial. Ketika setiap individu menjalani hidup
keagamaannya dengan baik, maka ia juga menemukan nilai-nilai yang baik dalam
hidup beragama seperti saling menghormati, saling menolong, dan saling menjaga
perdamaian dalam hidup bermasyarakat. Dengan demikian, pengalaman religius
menurut William James memberi inspirasi penghayatan agama bagi keberagaman

dalam suatu masyarakat yang beragam.

4.4.2 Bagi Dunia Akademik

Bagi dunia akademik, pembahasan pengalaman religius menurut William
James yang dibuat oleh penulis dapat menjadi bahan kajian pustaka dan bahan diskusi.
Pengalaman religius menurut William James ini layak untuk dikaji dan dikritisi lebih
mendalam demi perkembangan akademik. Dengan mengkaji dan mengkritisi
penelitian ini, dunia akademik memiliki kekayaan yang mendalam mengenai
pengalaman religius William James. Hal ini tentunya memberikan kontribusi dalam

diskurus akademik, khususnya mengenai kajian agama dan pragmatisme.

95



DAFTAR PUSTAKA

Sumber Utama
James, William, The Varieties of Religious Experience, New York: Routledge, 2002.
Sumber Pendukung Utama

Adinda S., Anastasia Jessica, Menelusuri Pragmatisme Pengantar pada Pemikiran

Pragmatisme dari Peirce hingga Habermas, Yogyakarta: Kanisius, 2015.

Adinda S., Anastasia Jessica dan Emanuel Prasetyono (eds). Meninjau Ulang dan
Menyikapi Pragmatisme Dewasa Ini, Surabaya: Fakultas Filsafat Universitas
Katolik Widya Mandala Surabaya, 2015.

Dooley, Patrick Kiaraan, Pragmatism as Humanism: The Philosophy of William
James, Chicago: Nelson-Hall, 1974.

Franzese, Sergio dan Felicitas Kraemer (eds), Fringes of Religious Experience: Cross

Perspectives on William James’s The Varieties of Religious Experience,

Frankfurt: Ontos Verlag, 2007.

Gale, Richard M, The Divided Self of William James, Cambridge: Cambridge
University Press, 1999.

James, William, Pragmatism: A New Name for Some Old Ways of Thinking, New
Zealand: The Floating Press, 2010.

., Essays in Radical Empirism, Cambridge: Havard University Press,

1976.

., The Meaning of Truth, New Zealand: The Floating Press, 2010.

96



., The Principles of Psychology, London: Macmillan, 1891.

Keraf, Sonny, Pragmatisme menurut William James, Yogyakarta: Kanisius, 1987.

Margolis, Joseph dan John R. Shook (eds), A Companion to Pragmatism, Oxford:
Blackwell Publishing, 2006.

Myers, Gerald E, William James: His Life and Thought, New Haven: Yale University
Press, 1986.

Pierce, Charles Sanders, “How to Make Our Ideas Clear”, dalam Popular Science
Monthly 12 Edition, (tanpa kota dan penerbit), Januari 1878.

Putnam, Ruth Anna, (ed). The Cambridge Companion to William James, New York:

Cambridge University Press, 1997.

Richardson, Robert D, William James: In The Maelstrom of American Modernism,
Boston: Houghton Mifflin, 2006

Taylor, Charles, Varieties of Religion Today: William James Revisited, Massachusetts

dan London: Havard University Press, 2002.
Sumber-sumber Lain
Buku

Bakker, Anton dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat,
Yogyakarta: Kanisius, 1990.

Collinson, Diane, Lima Puluh Filosof Dunia yang Menggerakan, (judul asli: Fifty
Major Philosopher), diterjemahkan oleh Ilzammudin Ma’mur dan Mufti Ali,
Jakarta: Penerbit Grasindo, 2001.

97



Hadirman, F Budi, Pemikiran Modern dari Machiavelli sampai Nietzsche, Y ogyakarta:
Kanisius, 2019.

McGinn, Bernard, The Foundation of Mysticism, New York: Crossroad, 1991.

O’Dea, Thomas F., Sosiologi Agama, (Judul asli: The Sociology of Religion),
diterjemahkan oleh Tim Penerjemah Yasagama, Jakarta: Rajagrafindo Persada,
1995.

Schilpp, Paul Arthur, The Philosophy of John Dewey, New York: Tudor Publishing
Company, 1951.

Snijders, Adelbert, Antropologi Filsafat Manusia Paradoks dan Keseruan,

Yogyakarta: Kanisius, 2004.
Suwita, Tritugas Kristus dan Panca Tugas Gereja, Malang: Dioma, 2008.

Thouless, Robert H., An Introduction to The Psychology of Religion, New York:
Cambridge University Press, 1972.

Tillich, Paul, Dynamics of Faith, New York: Harper & Brothers, 1957.
Jurnal llmiah

Barbalet, Jack, “William James: Pragmatism, Social Psychology, and Emotions”,
dalam Europan Journal of Social Theory, 7(3), 2014.

Bertens, Kees, “Filsafat Ketuhanan”, dalam Diktat Kuliah Sekolah Tinggi Filsafat
Driyarkara, Jakarta, 1982.

Ceragioli, Michael Andrew, “Josiah Royce, William James, and the Social Renewal of

the ‘Sick Soul’: Exploring the Communal Dimension of Religious Experience”

dalam Religions, 15(1045), 2024.

98



Emerson, Ralph Waldo, “The Over Soul” dalam Essays: First Series, (tanpa kota dan
penerbit), 2010.

Glaz, Stanislaw, “Psychological Analysis of Religious Experience: The Construction
of the Intensity of Religious Experience Scale” dalam Journal of Religion and
Health, Krakow: Springer, 2021.

Melton, Gordon, “The New Age Movement”, dalam Encyclopedic Handbook of Cults
in America, New York: Garland Publishing, 1986.

Naharong, Abdul Muis “New Age: Spiritualitas Orang Perkotaan”, dalam Refleksi, Vol
11, 20009.

Louis, Aloysius Widyawan dan Anastasia Jessica A. S., “Pragmatisme Awali” dalam
Extension Course Fakultas Filsafat Unika Widya Mandala Surabaya, Surabaya:
Fakultas Filsafat Universitas Katolik Widya Mandala Surabaya, 2014.

Renda, Fransiskus Xaverius, “Kebahagiaan dalam Utilitarianism John Stuart Mill”
dalam Proceendings of The National Confrence on Indonesian Philosophy and

Theology “Etika dan Persoalan Moral Kontemporer di Indonesia”, 1(1), 2023.
Shatz, David, “The Best: The Will to Believe”, dalam Tradition, 2021.
SKripsi

Kurniawan, Hilarius Andika, Konsep Kebenaran Pragmatisme Menurut William
James dalam Buku Pragmatism, Skripsi, Surabaya: Universitas Katolik Widya
Mandala Surabaya, 2022.

Pangga, Aria Dwi, Kajian Kritis atas Pragmatisme William James tentang Agama,

Skripsi, Surabaya: Universitas Katolik Widya Mandala Surabaya, 2014.

99



Surat Kabar

Arifin, Syamsul, “Keberagaman dan Bencana Etika”, dalam Kompas, Senin 24 Maret
2025.

Internet

Fadli, Rizal, “Ini Penjelasan Mengenai Pikiran Bawah Sadar dalam Ilmu Psikologi”

dalam https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-

bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi, 2020. (diakses pada 5 Januari 2026).

Gamma, Eagle, “The Principles of Psychology”, dalam
https://www.enotes.com/topics/principles-psychology (diakses pada 30 Juli
2025 pukul 23.25).

Goodman, Russell, “Ralph Waldo Emerson”, dalam Stanford Encyclopedia of
Philosophy, https://plato.stanford.edu/entries/emerson/, 2022. (diakses pada 9
Juli 2025 pukul 15.18).

Kaywood, David, “The Problem With ‘Spiritual but Not Religious’” 11 Desember
2011, https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-

religious/ (diakses pada 15 Februari 2025 pukul 11.15 WIB).

Kegley, Jacquelyn Ann K., “Josiah Royce (1855-1916)”, dalam Internet Encyclopedia
of Philosophy, https://iep.utm.edu/roycejos/#H1 (diakses pada 28 Juli 2025
pukul 13.12).

Pomerleau, Wayne P., “William James (1842-1910)”, dalam Internet Encyclopedia of
Philosophy, https://iep.utm.edu/james-o/#H1 (diakses pada 5 Juli 2025 pukul
23.17 WIB).

100


https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi
https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi
https://www.enotes.com/topics/principles-psychology
https://plato.stanford.edu/entries/emerson/
https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-religious/
https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-religious/
https://iep.utm.edu/roycejos/#H1
https://iep.utm.edu/james-o/#H1

“Functionalism and Evolutionary Psychology”, dalam
https://www.opentextbooks.org.hk/ditatopic/26385 (diakses pada 25 Juli 2025
pukul 14.50 WIB).

“Faktor Penyebab Konflik Umat Beragama”, dalam
https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-
Beragama (diakses pada 7 November 2025 pukul 16.05 WIB).

“Kasus Pembubaran Paksa Retret di Cidahu Sukabumi Bagaimana Kronologinya?”

dalam https://www.bbc.com/indonesia/articles/c0q883v755ko (diakses pada
21 November 2025 pukul 19.34 WIB).

101


https://www.opentextbooks.org.hk/ditatopic/26385
https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-Beragama
https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-Beragama
https://www.bbc.com/indonesia/articles/c0q883v755ko

