
 

83 
 

BAB IV  

PENUTUP 

 

 Pada bab penutup ini, penulis akan menuliskan kesimpulan, relevansi, tinjauan 

kritis, dan saran sebagai rangkuman akhir dari penulisan skripsi ini. Di dalam 

kesimpulannya, penulis akan merangkum pembahasan-pembahasan pokok mengenai 

pengalaman religius menurut William James dalam The Varieties of Religious 

Experience. Pada bagian relevansi, penulis akan membahas kaitan antara pengalaman 

religius menurut William James dengan dinamika kehidupan religius manusia di masa 

kini. Pada bagian tinjauan kritis, penulis akan mengkaji secara kritis dan filosofis 

pengalaman religius menurut William James ini. Terakhir di bagian saran, penulis akan 

membahas saran-saran yang diperlukan bagi para pembaca dan peneliti selanjutnya. 

4.1 Kesimpulan 

 William James memiliki keyakinan bahwa filsafat pragmatismenya adalah 

suatu pendekatan yang tepat untuk menilai segala dimensi kehidupan manusia, 

termasuk dalam dimensi religius yakni hubungan atau relasi antara manusia dengan 

yang ilahi. Melalui pendekatan pragmatisme, William James menilai bahwa kebenaran 

dari suatu keyakinan atau ide tidak dilihat berdasarkan prinsip-prinsip abstrak atau 

metafisis, melainkan dari manfaat atau konsekuensi praktis yang dihasilkan dalam 

kehidupan nyata. Ia menegaskan bahwa pragmatisme ini adalah suatu kebenaran 



 

84 
 

karena prinsip ini dapat dibuktikan di dalam kenyataan, peristiwa, dan pengalaman 

konkret manusia. 

 Kebenaran pragmatisme William James memiliki pengaruh terhadap 

pandangannya mengenai humanisme. Humanisme William James juga memiliki sifat 

yang pragmatis karena seluruh kehidupan manusia tidak diarahkan pada spekulasi 

metafisis yang kaku, melainkan diarahkan pada kepentingan manusia yang nyata. 

Kepentingan manusia yang nyata ini didasarkan atas keberagaman pengalaman 

manusia itu sendiri, sehingga manusia bisa memberikan maknanya terhadap realitas 

yang mereka alami. 

 William James menempatkan pengalaman manusia sebagai dasar dari segala 

sesuatu. Melalui pengalaman, William James percaya bahwa ia bisa memahami dunia 

dengan baik, karena pada dasarnya manusia adalah subjek dari dunia itu sendiri. 

Pandangan seperti ini juga berlaku dalam konteks pengalaman religius menurut 

William James dalam The Varieties of Religious Experience. Pengalaman religius 

William James juga menjadi dasar bagi kehidupan beragama dan kehidupan religius 

manusia. Oleh karena itu, penulis hendak menyimpulkan beberapa gagasan penting 

mengenai pengalaman religius menurut William James dalam The Varieties of 

Religious Experience. 

Pertama, pengalaman religius menurut William James adalah inti dari 

kehidupan beragama yang sejati. Pengalaman religius William James ini bukan hanya 

kondisi psikologis saja, melainkan juga merupakan bagian realitas eksistensial diri 



 

85 
 

manusia dalam menjalani hubungan dengan yang ilahi. Melalui pengalaman religius, 

hidup beragama manusia tidak dimengerti melalui lembaga-lembaga atau dogma-

dogma keagamaan, melainkan melalui pengalaman personal dengan yang ilahi secara 

otentik. Pengalaman ini menjadi sumber utama dari segala hidup keagamaan. Dengan 

kata lain, hidup keagamaan yang sejati  berakar pada pengalaman personal manusia 

dengan realitas tak terlihat yang melampaui dirinya. 

Kedua, pengalaman religius menurut William James menegaskan pentingnya 

dimensi humanistik dalam kehidupan beragama. Bagi William James, manusia bukan 

hanya makhuk rasional dengan pikiran atau akal budinya saja, melainkan juga makhuk 

yang memiliki emosi dan kesadaran batin. Bagi William James, aspek-aspek ini 

berperan membentuk pengalaman religiusnya.  

Ketiga, pengalaman religius menurut William James bersifat pluralistik dan 

melioristik. Bagi William James, tidak ada satu bentuk pengalaman tunggal yang 

berlaku secara universal. Setiap manusia memiliki beragam pengalaman dalam 

menjalin hubungannya dengan yang ilahi. Dengan pengalaman religius yang bersifat 

pluralistik ini, manusia bisa memahami berbagai realitas yang terjadi di dalam 

hidupnya. William James juga menegaskan bahwa pengalaman religius manusia 

bersifat melioristik. Meliorisme dalam pemikiran William James ingin menunjukkan 

bahwa realitas dalam dunia ini dapat diperbaiki melalui tindakan aktif manusia yang 

digerakkan oleh iman dan nilai-nilai religius. Dalam konteks pengalaman religius, 



 

86 
 

pengalaman religius menjadi daya atau kekuatan yang menggerakan manusia supaya 

ia dapat hidup lebih baik dan lebih bermakna. 

Keempat, pengalaman religius William James memiliki ciri yang individual 

dan langsung, realistis, sulit diungkapkan (ineffable), dan transformatif. Ciri individual 

dan langsung ingin mengatakan bahwa pengalaman religius berasal dari relasi personal 

dan intim antara manusia dengan yang ilahi tanpa adanya perantara institusi atau 

doktrin tertentu. Ciri realistis ingin menunjukan bahwa pengalaman religius bukanlah 

khayalan atau ilusi semata, melainkan memiliki efek dan dampak nyata di dalam 

kehidupan manusia. Ciri sulit diungkapkan (ineffable) ingin menunjukan bahwa 

pengalaman religius sulit diungkapkan oleh kata-kata dan bahasa manusia, karena ia 

melampaui batas logika dan akal manusia. Sedangkan ciri transformatif ingin 

mengatakan bahwa pengalaman religius yang sejati itu selalu membawa dampak atau 

perubahan nyata di dalam diri manusia. 

Kelima, pengalaman religius William James memiliki ragamnya seperti The 

Healthy Mindedness, The Sick Soul, Conversion, dan Mysticism. The healthy 

mindedness adalah ragam pengalaman religius yang menekankan sikap optimisme dan 

memandang segala sesuatu sebagai suatu kebaikan. The Sick Soul adalah ragam 

pengalaman religius yang melihat kehidupan manusia sebagai suatu penderitaan dan 

kejahatan sebagai bagian dari realitas kehidupan. Conversion adalah ragam 

pengalaman religius dimana manusia mengalami pembaharuan diri dari keadaan lama 

menjadi keadaan yang lebih baru dan utuh. Sedangkan Mysticism adalah bentuk 



 

87 
 

pengalaman religius manusia yang telah mencapai wawasan mendalam dan kesadaran 

tertinggi yang tidak dapat dijangkau oleh akal budi manusia. 

Pada akhirnya, dapat digarisbawahi bahwa pengalaman religius William James 

memiliki dimensi pragmatis di dalamnya. Melalui dimensi pragmatis dalam konteks 

pengalaman religius, William James berusaha mengarahkan hidup religius manusia 

menuju pengalaman yang hidup dan bermakna. Pengalaman religius manusia bukan 

lagi dipandang sebagai sistem yang kaku, melainkan sebagai pengalaman yang hidup 

dan berkembang. Pengalaman religius ini menjadi pengalaman yang hidup dan 

bermakna karena ia mampu mengarahkan hidup manusia ke arah yang lebih baik 

melalui konsekuensi dan manfaat praktisnya. Dengan demikian, pengalaman religius 

menurut William James adalah suatu kekuatan yang memberikan perubahan dan 

memperdalam makna dalam diri manusia. 

4.2 Tinjauan Kritis 

 Penulis pertama-tama melihat gagasan pengalaman religius menurut William 

James ini dari perspektif John Dewey. John Dewey juga sepakat dengan pandangan 

William James bahwa pengalaman religius harus bisa berdampak dalam kehidupan 

manusia. Pengalaman religius harus bisa membantu manusia dalam mengatasi 

persoalan-persoalan kehidupan yang akan dihadapi oleh manusia.1 Gagasan John 

 
1 Bdk. Paul Arthur Schilpp, The Philosophy of John Dewey, New York: Tudor Publishing Company, 

1951, hlm 398. 



 

88 
 

Dewey ini selaras dengan pandangan William James karena kebenaran pragmatis 

dalam memahami pengalaman religius. 

 Penulis sendiri juga sepakat bahwa pengalaman religius harus bisa berdampak 

nyata di dalam kehidupan manusia. Hal ini didasari karena buah dari pengalaman 

religius adalah transformasi hidup yang lebih baik. Ketika pengalaman religius bisa 

membawa manusia kepada transformasi moral, kedamaian batin, dan makna hidup 

yang lebih baik, maka pengalaman religius itu berhasil menjalankan fungsinya dengan 

baik. Dengan demikian, pengalaman religius ini ditempatkan dalam kerangka 

fungsional, yaitu sebagai kekuatan yang menghidupkan dan memperkaya eksistensi 

diri manusia. 

 Dalam pandangan pragmatisme, pengalaman religius William James memiliki 

sifat yang melioristik. Pandangan melioristis merupakan suatu ideologi yang 

memberikan kesempatan dan kemungkinan untuk segala usaha yang mengarahkan 

manusia dan dunia ke arah yang lebih baik.2 Melalui pandangan ini, pengalaman 

religius bisa membuka potensi yang besar bagi manusia untuk merealisasikannya ke 

dalam tindakan-tindakannya. Hal ini terjadi karena meliorisme dalam konteks 

pengalaman religius menjunjung tinggi kebebasan manusia.3 Melalui kebebasan, 

penekanan terhadap aspek subjektif dan personal dari iman religius menjadi lebih 

 
2 Bdk. Sonny Keraf., Pragmatisme menurut William James, Yogyakarta: Kanisius, 1987, hlm 121. 
3 Bdk. Ibid., hlm 121-122. 



 

89 
 

terbuka. Dengan demikian, manusia bisa menghayati iman dan kehidupan religiusnya 

lebih bermakna, karena didasarkan atas kebebasan bukan atas kewajiban. 

 Di sini, penulis sepakat terhadap pandangan meliorisme, khususnya dalam 

kaitannya dengan pengalaman religius manusia. Jika karena pengalaman religius 

manusia mau mengarahkan dirinya ke arah yang lebih baik, maka hal itu adalah hal 

yang positif dari pengalaman religius yang bersifat meliorisme ini. Manusia 

mengarahkan dirinya ke arah yang lebih baik karena ia melakukannya atas dasar 

kebebasan. Inilah yang tidak dimiliki ketika kehidupan religius manusia didasarkan 

atas kewajiban, sebab jika didasarkan atas dasar kewajiban tidak akan ada kemauan 

dalam diri manusia untuk mengarahkan hidupnya ke arah yang lebih baik. 

 Sebagai bagian dari tinjauan kritis, penulis juga akan memaparkan kritik dan 

komentar terhadap gagasan pengalaman religius menurut William James. Hal pertama 

yang menjadi kelemahan gagasan pengalaman religius menurut William James adalah 

bagaimana ia cenderung mengabaikan aspek “Tuhan yang sejati” dalam konteks hidup 

religius. William James hanya fokus pada pengalaman pribadi manusia dengan yang 

ilahi dan pengalaman personal itu mampu mengarahkan hidup dan tindakan manusia 

ke arah yang baik.4 

 Terkait hal ini, Bertrand Russell melihat bahwa William James menganggap 

“Tuhan itu ada” karena keyakinannya yang menguntungkan manusia. Berangkat dari 

 
4 Bdk. T.L.S Sprigge, “James, Aboutness, and His British Critics” dalam Ruth Anna Putnam (Ed.), The 

Cambridge Companion to William James, Cambridge: Cambridge University Press, 1997, hlm 129. 



 

90 
 

pendekatan analitiknya yang menekankan pada logika, gagasan rasional, dan bukti 

empiris, Bertrand Russell mengkritisi gagasan William James yang lebih menekankan 

pengalaman subjektif dan pragmatisme dalam kebenaran daripada logika atau bukti 

objektif.5 Bertrand Russell melihat bahwa pendekatan William James ini 

mencampuradukan antara kebenaran objektif dengan manfaat subjektif dalam 

memahami keberadaan Tuhan. Bagi Bertrand Russell, William James tidak dapat 

memberikan keyakinan kepada manusia tentang keberadaan Tuhan yang sejati. 

Padahal bagi Bertrand Russell, manusia menganggap keberadaan Tuhan itu bukan 

karena keyakinannya yang menguntungkan manusia, tetapi karena keyakinan sejati 

terhadap Tuhan itu sendiri.6 Akibatnya, gagasan William James ini tidak memberikan 

gambaran tentang “Tuhan yang sejati” dan hanya melihat pengalaman pribadi dengan 

Tuhan secara pragmatis. 

 Kedua, pengalaman religius menurut William James merupakan pengalaman 

yang muncul dari tekanan atau kondisi psikologis manusia. Pengalaman religius ini 

ingin mengatakan bahwa ia adalah kondisi fenomenologis yang dialami oleh si subjek. 

Sikap ini membuat keterbukaan terhadap berbagai pengalaman religius manusia, 

termasuk dalam kondisi psikologis ekstrem seperti depresi mendalam, krisis 

eksistensial, bahkan pengalaman yang bersifat patologis.7 Kondisi inilah yang menjadi 

 
5 Bdk. Ibid., hlm 128. 
6 Bdk. Ibid. hlm 129. 
7  Patologis adalah pada kondisi, perilaku, atau pola pikir yang menyimpang secara signifikan dari fungsi 

normal yang mengganggu kehidupan sehari-hari dan biasanya berkaitan dengan gangguan mental atau 

psikologis. Bdk. Rizal Fadli, “Ini Penjelasan Mengenai Pikiran Bawah Sadar dalam Ilmu Psikologi” 



 

91 
 

letak persoalannya dimana sulit untuk menemukan perbedaan antara pengalaman 

religius yang sejati dengan pengalaman yang merupakan penyakit psikis manusia. 

 Kesulitan untuk membedakan ini dapat mengurangi makna dan esensi atas 

pengalaman religius. Pengalaman religius yang merupakan pengalaman sadar manusia 

atas hidupnya dapat disalahpahami dan disamakan dengan pengalaman patologis yang 

dikendalikan atas alam bawah sadar manusia. Dalam konteks ini, William James tidak 

memberikan pembedaan yang tegas antara pengalaman religius dengan pengalaman 

patologis. Akibatnya, pengalaman religius William James menimbulkan perdebatan, 

yakni mana pengalaman yang dapat membawa pada kebenaran dengan pengalaman 

yang merupakan disfungsi kejiwaan.8 Dengan demikian, pengalaman religius William 

James menunjukkan keterbatasan serius dalam menilai kualitas dan keabsahan 

pengalaman religius. 

 Ketiga, gagasan pengalaman religius menurut William James berpotensi 

menimbulkan relativisme religius. Hal ini didasari karena William James menilai 

pengalaman religius secara psikologis dan ia sangat menghargai pluralitas pengalaman 

manusia. Dalam hal ini, kebenaran sejati dari esensi pengalaman religius bisa hilang 

karena hanya sebatas pikiran manusia saja. Karena fokusnya pada pendekatan 

 
dalam https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-

psikologi, 2020. (diakses pada 5 Januari 2026). 
8 Bdk. Richard M Gale, The Divided Self of William James, Cambridge: Cambridge University Press, 

1999, hlm 108. 

https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi
https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi


 

92 
 

psikologis, William James tidak sepenuhnya mampu menjelaskan dimensi transenden 

dari pengalaman religius itu sendiri.9 

 Charles Taylor dalam Varieties of Religion Today: William James Revisited 

menjelaskan bahwa William James memberikan ruang yang seluas-luasnya bagi 

pluralitas pengalaman religius. Akan tetapi, hal ini justru membuat pengalaman religius 

bisa lepas dari kebenaran yang objektif. Charles Taylor mendukung William James 

dalam keterbukaan dan pluralitas pengalaman religius. Namun, ia juga 

memperingatkan bahwa tanpa dimensi wahyu yang sifatnya objektif, pengalaman 

religius bisa jatuh spritualitas pribadi semata.10 Inilah bahayanya relativisme 

pengalaman religius William James karena bisa membuat manusia secara bebas 

memahami makna religius, tanpa adanya pegangan atau arahan yang objektif. 

4.3 Relevansi 

 Dunia dewasa ini, gagasan pengalaman religius William James memiliki 

relevansinya bagi kehidupan agama suatu masyarakat. William James cenderung 

menolak hidup religius dan keagamaan yang sifatnya formal dan institusional. Ia lebih 

menekankan sifat yang individual dan membangun hubungan secara personal dengan 

yang ilahi. Sifat ini akan membuat hidup religius manusia menjadi lebih sejati dan 

otentik, sebab ia tidak terlalu bertumpu pada dogma-dogma dan aturan-aturan. 

 
9 Bdk. Charles Taylor, Varieties of Religion Today: William James Revisited, Cambridge: Harvard 

University Press, 2002, hlm 45-46. 
10 Bdk. Ibid., hlm 49-50. 



 

93 
 

 Di Indonesia, masyarakatnya memiliki keberagaman dan pluralitas dalam 

hidup beragama. Mereka hidup secara berdampingan dengan agama-agama lainnya. 

Kondisi ini memiliki dampak yang positif karena bisa memperkaya pengalaman 

manusia dalam menghayati pengalaman religiusnya secara pribadi. Akan tetapi, 

kondisi ini juga bisa memicu konflik antaragama.  

 Salah satu konflik antaragama yang terjadi di Indonesia adalah kasus perusakan 

rumah singgah atau vila, di Cidahu, Sukabumi, Jawa Barat pada Juni 2025 lalu. 

Peristiwa ini terjadi saat sekelompok anak-anak dan remaja yang beragama kristen 

sedang melakukan kegiatan retret11 di rumah singgah tersebut. Kejadian ini telah 

merusak berbagai macam fasilitas seperti kaca di hampir seluruh ruangan, pintu 

gerbang, dan beberapa kendaraan yang ada di sana. Tidak hanya kerusakan material 

saja, kejadian ini juga telah membuat trauma pada anak-anak dan remaja yang sedang 

mengikuti kegiatan retret tersebut. Kejadian ini dibubarkan paksa oleh warga sekitar 

sebab mereka berpendapat bahwa rumah singgah tersebut tidak memiliki izin sebagai 

tempat ibadah.12 

 Salah satu faktor yang memicu terjadinya konflik antaragama ini disebabkan 

karena adanya perbedaan dalam hal pemahaman dan ajaran.13 Dalam kacamata 

 
11 Retret adalah salah satu bentuk kegiatan keagamaan yang menarik atau mengasingkan diri dari 

rutinitas harian demi mendekatkan diri kepada Tuhan. Bdk., KBBI Online. 
12 Bdk. “Kasus Pembubaran Paksa Retret di Cidahu Sukabumi Bagaimana Kronologinya?” dalam 

https://www.bbc.com/indonesia/articles/c0q883v755ko (diakses pada 21 November 2025 pukul 19.34 

WIB). 
13 Bdk. “Faktor Penyebab Konflik Umat Beragama”, dalam 

https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-Beragama (diakses pada 7 

November 2025 pukul 16.05 WIB). 

https://www.bbc.com/indonesia/articles/c0q883v755ko
https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-Beragama


 

94 
 

William James, perbedaan pemahaman dan ajaran ini disebabkan karena setiap agama 

memiliki dogma dan ajaranya masing-masing. Konflik ini terjadi karena setiap agama 

merasa bahwa pemahaman dan ajarannya adalah yang paling benar. Dalam konteks ini, 

penulis berpendapat bahwa konflik tersebut terjadi karena manusia hanya fokus pada 

apa yang harus dipercayainya. Padahal, manusia harus menggeser fokus tersebut 

menjadi bagaimana iman tersebut dialami dan dihayati. 

 Hal ini ingin mengatakan bahwa konflik antaragama disebabkan oleh manusia 

yang sangat bergantung pada kehidupan agama secara institusional. Mereka kurang 

menghayati dimensi agama personalnya. Gagasan ini diperkuat oleh pandangan Paul 

Tillich yang mengatakan bahwa pokok dari iman religius adalah ultimate concern, 

yakni keterarahan manusia pada makna tertinggi yang memberi dasar bagi seluruh 

keberadaannya.14 Jika agama-agama dipahami sebagai cara bagi manusia untuk 

menemukan makna dan kepenuhan hidup, maka perbedaan agama bukanlah suatu 

hambatan. Ini merupakan cara bagi manusia untuk saling memahami kehidupan 

antaragama. Pendekatan ini selaras dengan semangat William James yang melihat 

pengalaman religius sebagai pengalaman manusia yang fleksibel terhadap berbagai 

macam bentuk agama. 

 
14 Bdk. Paul Tillich, Dynamics of Faith, New York: Harper & Brothers, 1957, hlm 1-2. 



 

95 
 

4.4 Saran 

4.4.1 Bagi Masyarakat  

 Bagi masyarakat, pengalaman religius menurut William James ini dapat 

memberi inspirasi hidup beragama suatu masyarakat. Penghayatan agama secara 

personal juga memiliki dampak sosial. Ketika setiap individu menjalani hidup 

keagamaannya dengan baik, maka ia juga menemukan nilai-nilai yang baik dalam 

hidup beragama seperti saling menghormati, saling menolong, dan saling menjaga 

perdamaian dalam hidup bermasyarakat. Dengan demikian, pengalaman religius 

menurut William James memberi inspirasi penghayatan agama bagi keberagaman 

dalam suatu masyarakat yang beragam.  

4.4.2 Bagi Dunia Akademik 

 Bagi dunia akademik, pembahasan pengalaman religius menurut William 

James yang dibuat oleh penulis dapat menjadi bahan kajian pustaka dan bahan diskusi. 

Pengalaman religius menurut William James ini layak untuk dikaji dan dikritisi lebih 

mendalam demi perkembangan akademik. Dengan mengkaji dan mengkritisi 

penelitian ini, dunia akademik memiliki kekayaan yang mendalam mengenai 

pengalaman religius William James. Hal ini tentunya memberikan kontribusi dalam 

diskurus akademik, khususnya mengenai kajian agama dan pragmatisme.  

  



 

96 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Sumber Utama 

James, William, The Varieties of Religious Experience, New York: Routledge, 2002. 

Sumber Pendukung Utama 

Adinda S., Anastasia Jessica, Menelusuri Pragmatisme Pengantar pada Pemikiran 

Pragmatisme dari Peirce hingga Habermas, Yogyakarta: Kanisius, 2015. 

Adinda S., Anastasia Jessica dan Emanuel Prasetyono (eds). Meninjau Ulang dan 

Menyikapi Pragmatisme Dewasa Ini, Surabaya: Fakultas Filsafat Universitas 

Katolik Widya Mandala Surabaya, 2015. 

Dooley, Patrick Kiaraan, Pragmatism as Humanism: The Philosophy of William 

James, Chicago: Nelson-Hall, 1974. 

Franzese, Sergio dan Felicitas Kraemer (eds), Fringes of Religious Experience: Cross 

Perspectives on William James’s The Varieties of Religious Experience, 

Frankfurt: Ontos Verlag, 2007. 

Gale, Richard M, The Divided Self of William James, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1999. 

James, William, Pragmatism: A New Name for Some Old Ways of Thinking, New 

Zealand: The Floating Press, 2010. 

_____________., Essays in Radical Empirism, Cambridge: Havard University Press, 

1976. 

_____________., The Meaning of Truth, New Zealand: The Floating Press, 2010. 



 

97 
 

_____________., The Principles of Psychology, London: Macmillan, 1891. 

Keraf, Sonny, Pragmatisme menurut William James, Yogyakarta: Kanisius, 1987. 

Margolis, Joseph dan John R. Shook (eds), A Companion to Pragmatism, Oxford: 

Blackwell Publishing, 2006.  

Myers, Gerald E, William James: His Life and Thought, New Haven: Yale University 

Press, 1986. 

Pierce, Charles Sanders, “How to Make Our Ideas Clear”, dalam Popular Science 

Monthly 12 Edition, (tanpa kota dan penerbit), Januari 1878. 

Putnam, Ruth Anna, (ed). The Cambridge Companion to William James, New York: 

Cambridge University Press, 1997. 

Richardson, Robert D, William James: In The Maelstrom of American Modernism, 

Boston: Houghton Mifflin, 2006 

Taylor, Charles, Varieties of Religion Today: William James Revisited, Massachusetts 

dan London: Havard University Press, 2002. 

Sumber-sumber Lain 

Buku 

Bakker, Anton dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, 

Yogyakarta: Kanisius, 1990. 

Collinson, Diane, Lima Puluh Filosof Dunia yang Menggerakan, (judul asli: Fifty 

Major Philosopher), diterjemahkan oleh Ilzammudin Ma’mur dan Mufti Ali, 

Jakarta: Penerbit Grasindo, 2001. 



 

98 
 

Hadirman, F Budi, Pemikiran Modern dari Machiavelli sampai Nietzsche, Yogyakarta: 

Kanisius, 2019. 

McGinn, Bernard, The Foundation of Mysticism, New York: Crossroad, 1991. 

O’Dea, Thomas F., Sosiologi Agama, (Judul asli: The Sociology of Religion), 

diterjemahkan oleh Tim Penerjemah Yasagama, Jakarta: Rajagrafindo Persada, 

1995. 

Schilpp, Paul Arthur, The Philosophy of John Dewey, New York: Tudor Publishing 

Company, 1951. 

Snijders, Adelbert, Antropologi Filsafat Manusia Paradoks dan Keseruan, 

Yogyakarta: Kanisius, 2004. 

Suwita, Tritugas Kristus dan Panca Tugas Gereja, Malang: Dioma, 2008. 

Thouless, Robert H., An Introduction to The Psychology of Religion, New York: 

Cambridge University Press, 1972. 

Tillich, Paul, Dynamics of Faith, New York: Harper & Brothers, 1957. 

Jurnal Ilmiah  

Barbalet, Jack, “William James: Pragmatism, Social Psychology, and Emotions”, 

dalam Europan Journal of Social Theory, 7(3), 2014. 

Bertens, Kees, “Filsafat Ketuhanan”, dalam Diktat Kuliah Sekolah Tinggi Filsafat 

Driyarkara, Jakarta, 1982. 

Ceragioli, Michael Andrew, “Josiah Royce, William James, and the Social Renewal of 

the ‘Sick Soul’: Exploring the Communal Dimension of Religious Experience” 

dalam Religions, 15(1045), 2024. 



 

99 
 

Emerson, Ralph Waldo, “The Over Soul” dalam Essays: First Series, (tanpa kota dan 

penerbit), 2010. 

Glaz, Stanislaw, “Psychological Analysis of Religious Experience: The Construction 

of the Intensity of Religious Experience Scale” dalam Journal of Religion and 

Health, Krakow: Springer, 2021. 

Melton, Gordon, “The New Age Movement”, dalam Encyclopedic Handbook of Cults 

in America, New York: Garland Publishing, 1986. 

Naharong, Abdul Muis “New Age: Spiritualitas Orang Perkotaan”, dalam Refleksi, Vol 

11, 2009. 

Louis, Aloysius Widyawan dan Anastasia Jessica A. S., “Pragmatisme Awali” dalam 

Extension Course Fakultas Filsafat Unika Widya Mandala Surabaya, Surabaya: 

Fakultas Filsafat Universitas Katolik Widya Mandala Surabaya, 2014. 

Renda, Fransiskus Xaverius, “Kebahagiaan dalam Utilitarianism John Stuart Mill” 

dalam Proceendings of The National Confrence on Indonesian Philosophy and 

Theology “Etika dan Persoalan Moral Kontemporer di Indonesia”, 1(1), 2023. 

Shatz, David, “The Best: The Will to Believe”, dalam Tradition, 2021. 

Skripsi 

Kurniawan, Hilarius Andika, Konsep Kebenaran Pragmatisme Menurut William 

James dalam Buku Pragmatism, Skripsi, Surabaya: Universitas Katolik Widya 

Mandala Surabaya, 2022. 

Pangga, Aria Dwi, Kajian Kritis atas Pragmatisme William James tentang Agama, 

Skripsi, Surabaya: Universitas Katolik Widya Mandala Surabaya, 2014. 

 



 

100 
 

Surat Kabar 

Arifin, Syamsul, “Keberagaman dan Bencana Etika”, dalam Kompas, Senin 24 Maret 

2025. 

Internet 

Fadli, Rizal, “Ini Penjelasan Mengenai Pikiran Bawah Sadar dalam Ilmu Psikologi” 

dalam https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-

bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi, 2020. (diakses pada 5 Januari 2026). 

Gamma, Eagle, “The Principles of Psychology”, dalam 

https://www.enotes.com/topics/principles-psychology (diakses pada 30 Juli 

2025 pukul 23.25). 

Goodman, Russell, “Ralph Waldo Emerson”, dalam Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, https://plato.stanford.edu/entries/emerson/, 2022. (diakses pada 9 

Juli 2025 pukul 15.18). 

Kaywood, David, “The Problem With ‘Spiritual but Not Religious’” 11 Desember 

2011,https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-

religious/ (diakses pada 15 Februari 2025 pukul 11.15 WIB).  

Kegley, Jacquelyn Ann K., “Josiah Royce (1855-1916)”, dalam Internet Encyclopedia 

of Philosophy, https://iep.utm.edu/roycejos/#H1 (diakses pada 28 Juli 2025 

pukul 13.12). 

Pomerleau, Wayne P., “William James (1842-1910)”, dalam Internet Encyclopedia of 

Philosophy, https://iep.utm.edu/james-o/#H1 (diakses pada 5 Juli 2025 pukul 

23.17 WIB). 

https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi
https://www.halodoc.com/artikel/ini-penjelasan-mengenai-pikiran-bawah-sadar-dalam-ilmu-psikologi
https://www.enotes.com/topics/principles-psychology
https://plato.stanford.edu/entries/emerson/
https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-religious/
https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-religious/
https://iep.utm.edu/roycejos/#H1
https://iep.utm.edu/james-o/#H1


 

101 
 

“Functionalism and Evolutionary Psychology”, dalam 

https://www.opentextbooks.org.hk/ditatopic/26385 (diakses pada 25 Juli 2025 

pukul 14.50 WIB). 

“Faktor Penyebab Konflik Umat Beragama”, dalam 

https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-

Beragama (diakses pada 7 November 2025 pukul 16.05 WIB). 

“Kasus Pembubaran Paksa Retret di Cidahu Sukabumi Bagaimana Kronologinya?” 

dalam https://www.bbc.com/indonesia/articles/c0q883v755ko (diakses pada 

21 November 2025 pukul 19.34 WIB). 

 

 

 

 

https://www.opentextbooks.org.hk/ditatopic/26385
https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-Beragama
https://kalsel.kemenag.go.id/berita/91302/Faktor-Penyebab-Konflik-Umat-Beragama
https://www.bbc.com/indonesia/articles/c0q883v755ko

