
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang 

 Slogan “Spirituality Yes, Organized Religion No” merupakan sebuah slogan 

yang cukup populer di pertengahan abad ke-20, khususnya di belahan dunia bagian 

barat. Mereka yang menghidupi slogan ini meyakini bahwa manusia memiliki 

hubungan pribadi dengan Tuhan, namun mereka tidak ingin berhubungan dengan 

agama yang terorganisir.1 Hal ini muncul karena masyarakat menilai bahwa hidup 

keagamaan dianggap terlalu bersifat dogmatis, sehingga tidak ada ruang bagi setiap 

individu untuk mengekspresikan hidup religius. Mereka percaya bahwa mereka bisa 

mencapai Yang Ilahi tanpa harus mengikuti hidup keagamaan secara formal dan 

teroganisir. 

 Perkembangan slogan ini dipengaruhi oleh beberapa perubahan sosial dan 

budaya yang telah terjadi, terlebih sejak zaman modern. Sejak Reformasi Protestan 

pada abad ke-16, subjektivitas mulai tumbuh dan Reformasi Protestan sendiri 

memahaminya sebagai iman subjektif.2 Hal ini kemudian diperkuat dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang membuat cara pandang manusia 

menjadi antroposentris, sehingga cara pandang dalam metode abad pertengahan yang 

 
1 Bdk. David Kaywood, “The Problem With ‘Spiritual but Not Religious’” 11 Desember 2011, 

https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-religious/ (diakses pada 15 Februari 

2025 pukul 11.15).  
2 Bdk. F. Budi Hadirman, Pemikiran Modern dari Machiavelli sampai Nietzsche, Yogyakarta: Kanisius, 

2019, hlm 12.  

https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-religious/


 

2 
 

berciri agama institusional mulai ditinggalkan banyak orang. Inilah yang memberikan 

pengaruh besar pada perubahan tentang kebebasan dalam diri manusia, sehingga 

ajaran-ajaran objektif pada abad pertengahan mulai bergeser ke arah suara hati yang 

sifatnya lebih individual.3 

Pemahaman mengenai kebebasan ini kemudian semakin berkembang pada 

abad ke-20, seperti meningkatnya sikap individualisme dan munculnya tradisi spiritual 

dunia timur seperti Buddha maupun Hindu di dunia barat. Banyak orang mencari 

pengalaman transendental di luar institusi agama, baik melalui yoga, meditasi, atau 

eksplorasi pribadi akan makna hidup. Selain itu, sikap skeptis terhadap hal keagamaan 

mulai muncul sehingga banyak orang yang beralih ke pengalaman transendental di luar 

institusi keagamaan. Media massa dan literatur spiritual populer semakin mendukung 

gagasan bahwa setiap orang dapat memiliki kehidupan yang memuaskan secara 

spiritual tanpa harus mengikuti organisasi keagamaan tertentu.4 Atas dasar inilah 

masyarakat di dalam dunia barat melakukan pendekatan hidup spiritual yang lebih 

berorientasi kepada kehidupan pribadi daripada kehidupan agama yang lebih bersifat 

dogmatis.  

Salah satu aliran yang menggunakan konsep ini adalah gerakan New Age, yang 

berkembang pesat pada pertengahan abad ke-20. Gerakan ini menggabungkan berbagai 

konsep dari tradisi spiritual timur seperti meditasi dan reinkarnasi dan konsep-konsep 

 
3 Bdk. Ibid., hlm 13. 
4 Bdk. Ibid. 



 

3 
 

mistisisme barat. Para penganut New Age sering menekankan pengalaman langsung 

dengan yang Transenden melalui praktik seperti penyembuhan energi dan 

pengembangan kesadaran diri, tanpa terikat pada dogma-dogma agama tertentu.5 

Dengan pendekatan yang lebih fleksibel, gerakan ini menarik banyak individu yang 

merasa tidak puas dengan institusi keagamaan tradisional, tetapi tetap menginginkan 

kehidupan yang bermakna secara spiritual. Akibatnya, New Age menjadi salah satu 

keyakinan yang paling menonjol dari semangat “Spirituality Yes, Organized Religion 

No” dalam masyarakat kontemporer. 

Dalam konsep seperti ini, mereka cenderung menolak hal-hal yang sifatnya 

rasional dan lebih mengutamakan pengalaman subjektif. Di dalam kehidupan 

beragama secara formal, terdapat aturan-aturan yang berlandaskan logika secara formal 

dan hal inilah yang ditolak oleh mereka yang menganut semangat “Spirituality Yes, 

Organized Religion No”, khususnya dalam gerakan New Age. Menurut Melton dalam 

tulisannya yang berjudul “The New Age Movement”, unsur-unsur gerakan New Age 

yang paling penting adalah para individu dan kelompok yang memfasilitasi proses 

transformasi. Hal ini merupakan inti dari visi New Age.6 Dalam hal ini setiap individu 

didorong untuk mencapai puncak spiritualitasnya masing-masing melalui praktik-

praktik demi tercapainya proses transformasi setiap individu. Proses transformasi ini 

 
5 Bdk. Abdul Muis Naharong, “New Age: Spiritualitas Orang Perkotaan”, dalam Refleksi, Vol 11, 

2009, hlm 5.  
6 Bdk. Gordon Melton, “The New Age Movement”, dalam Encyclopedic Handbook of Cults in America, 

New York: Garland Publishing, 1986, hlm 108. 



 

4 
 

nampak ketika setiap individu mampu mencapai kesadaran dan kedamaian batin yang 

tinggi. 

Manusia melakukan tindakan seperti ini karena pada dasarnya ia adalah 

makhluk multidimensional yang terdiri atas tubuh, jiwa, dan roh.7 Karena ia memiliki 

dimensi jiwa dan roh di dalam dirinya, maka manusia akan berusaha mencari sesuatu 

yang berada di luar dunia fisik atau dunia material. Fenomena yang terjadi pada 

pertengahan abad ke-20 ini merupakan salah satu bentuk dari pengalaman religius 

dalam hidup manusia. Maka dari itu, pengalaman religius dalam hidup manusia 

merupakan salah satu sarana bagi dirinya agar ia dapat memenuhi kebutuhan jiwa dan 

roh nya. 

Pengalaman religius dalam kehidupan manusia tidak dapat dipisahkan dari 

hidup keagamaan. Menurut Thomas F. O’Dea, pengalaman religius merupakan 

tanggapan terhadap hal-hal atau fenomena yang dialami sebagai sebuah kesucian.8 

Kesucian itu sendiri berada dalam hidup keagamaan manusia. Dalam hal ini 

pengalaman religius yang dialami oleh setiap manusia berperan dalam membangun 

kesucian di dalam dirinya. Kesucian dalam diri manusia ini akan menuntun hidup 

manusia itu sendiri ke arah yang lebih baik. Maka dengan hidup kesucian ini manusia 

mampu memaknai setiap pengalaman religius di dalam hidupnya. 

 
7 Bdk. Adelbert Snijders, Antropologi Filsafat Manusia Paradoks dan Keseruan, Yogyakarta: Kanisius, 

2004, hlm 98. 
8 Bdk. Thomas F.O’Dea, Sosiologi Agama, (Judul asli: The Sociology of Religion), diterjemahkan oleh 

Tim Penerjemah Yasagama, Jakarta: Rajagrafindo Persada, 1995, hlm 44. 



 

5 
 

Selain itu, pengalaman religius juga bisa membuat manusia memiliki 

pemahaman langsung dengan Yang Transenden atau Yang Ilahi, tanpa adanya suatu 

perantara.9 Hal ini ingin menunjukan bahwa manusia dapat memahami realitas dengan 

Yang Transenden atau Yang Ilahi tersebut secara langsung. Ini adalah hal yang 

terpenting dalam pengertian mengenai pengalaman religius. Maka, pengalaman 

religius ini akan meyakinkan seseorang untuk selalu disadarkan bahwa realitas Yang 

Transenden atau Yang Ilahi ini adalah tujuan utama yang harus dicapai dalam 

kehidupan manusia.   

Pengalaman religius ini memiliki keterkaitan penuh terhadap hal-hal yang 

berhubungan dengan pengalaman-pengalaman dalam diri manusia.10 Dalam hal ini 

pengalaman religius ingin mengatakan bahwa ia tidak pernah terlepas dari setiap 

pengalaman pribadi manusia. Setiap pengalaman yang dialami oleh manusia dalam 

hidupnya, hal itu bisa menjadi suatu pengalaman religius yang mendekatkan setiap 

pribadi kepada yang transenden atau yang ilahi. Namun pengalaman-pengalaman 

seperti ini harus dimaknai lebih dalam agar ia dapat menjadi pengalaman religius.  

Ketika manusia mampu menemukan dan merasakan pengalaman religius dalam 

hidupnya, maka itu adalah saat yang berharga dan bernilai bagi dirinya sendiri. Ia dapat 

menjadi diri yang berharga dan bernilai sebab pengalaman religius ini sendiri memiliki 

 
9 Bdk. Robert H. Thouless, An Introduction to The Psychology of Religion, New York: Cambridge 

University Press, 1972, hlm 43. 
10 Bdk., Ibid. 



 

6 
 

karakter responsif dan dialogis, dan ia tidak hanya bersifat kognitif.11 Sikap-sikap ini 

ingin menunjukan bahwa perngalaman religius sangat menekankan sisi subjektif dari 

dalam diri manusia. Dengan kondisi seperti ini, pengalaman religius dapat menjadi 

sarana bagi manusia agar ia dapat mengalami suatu perjumpaan dengan Yang Ilahi itu.  

Mereka yang mengalami perjumpaan ini memandang bahwa pengalaman 

religius telah membantu mereka dalam mencari makna hidup.12 Ini adalah suatu hasil 

yang didapatkan ketika manusia mampu menghayati pengalaman religius dalam 

hidupnya. Proses bagi mereka supaya sampai pada titik ini tentunya selalu diolah dalam 

diri. Pengolahan secara subjektif adalah ciri pokok dari penghayatan hidup pengalaman 

religius. Mereka melakukan hal ini supaya bisa mencari makna hidup yang tentunya 

relevan dan sesuai dengan kehidupannya.  

 Berdasarkan penjelasan mengenai pengalaman religius secara umum tersebut, 

penulis juga menemukan keserupaan pemahaman terhadap pengalaman religius 

menurut William James yang tertulis dalam bukunya The Varieties of Religious 

Experience, yang akan dibahas secara lebih mendalam dalam penelitian ini. Buku ini 

merupakan buku karya William James yang banyak menjelaskan pengalaman religius 

manusia yang sangat menekankan dimensi personal. Selain itu, ia juga menyatakan 

bahwa pengalaman religius yang dialami oleh manusia pada dasarnya adalah 

 
11 Bdk. Stanislaw Glaz, “Psychological Analysis of Religious Experience: The Construction 

of the Intensity of Religious Experience Scale” dalam Journal of Religion and Health, Krakow: 

Springer, 2021, hlm 577. 
12 Bdk., Ibid. 



 

7 
 

pengalaman yang bersifat subjektif. Sisi subjektif ini muncul karena setiap pengalaman 

religius itu sendiri memiliki latar belakangnya masing-masing dan ia sangat bergantung 

pada orang yang mengalaminya.13 Sebagai suatu hubungan secara personal, 

pengalaman religius ini tidak terpengaruh oleh orang lain maupun keadaan di 

sekitarnya. Pengalaman religius ini hanya memfokuskan dirinya pada hubungan atau 

relasinya dengan Yang Imlahi.  

Objek material dalam penelitian ini adalah pengalaman religius menurut 

William James dalam The Varieties of Religious Experience, sedangkan objek formal 

dari penelitian ini adalah gagasan William James, terutama gagasan mengenai 

pragmatismenya. William James adalah seorang filsuf yang berasal dari Amerika 

Serikat yang terkenal sebagai salah satu tokoh pragmatisme awali. Pragmatisme sendiri 

dapat diartikan sebagai salah satu metode berpikir dalam filsafat dimana mulanya 

merupakan metode dalam bidang epistemologi untuk menjelaskan makna suatu 

gagasan.14 Menurut Charles Sanders Peirce makna suatu gagasan ini akan diperoleh 

dengan melihat konsekuensi-konsekuensi praktis atau efek-efek praktikal dari gagasan 

tersebut.15 Dalam penelitian ini, penulis berusaha mencoba untuk melihat makna 

gagasan yang terdapat pada pengalaman religius menurutnya. 

 
13 Bdk. William James, The Varieties of Religious Experience, New York: Routledge, 2002, hlm 9 
14 Bdk. Anastasia Jessica Adinda S, Menelusuri Pragmatisme Pengantar pada Pemikiran 

Pragmatisme  

dari Peirce hingga Habermas, Yogyakarta: Kanisius, 2015, hlm 1. 
15 Bdk. Charles Sanders Pierce, “How to Make Our Ideas Clear”, dalam Popular Science Monthly 12th 

Edition, (tanpa kota dan penerbit), Januari 1878, hlm 8. 



 

8 
 

Penulis berpandangan bahwa gagasan pragmatisme William James ini adalah 

sudut pandang yang tepat untuk menjelaskan pengalaman religiusnya. Pengalaman 

religius pada dasarnya memiliki sisi rasionalisme sebagai tender minded (hal-hal yang 

lebih berciri idealistik) dan sisi empirisme sebagai though minded (hal-hal yang berciri 

fakta dan materialistik).16 Berawal dari tough minded, ia berpandangan bahwa 

pengalaman religius harus menggambarkan temperamen yang fair-minded, yakni sisi 

filsafat yang elastis, penuh kompromi, mencari modus vivendi di atas segalanya, 

menerima darwinisme, fakta-fakta psikologi cerebral, loyal pada sains pada fakta dan 

kehendak untuk memperhitungkan mereka.17 Sehingga dapat dikatakan bahwa 

pengalaman religius ini harus disikapi oleh manusia bukan dengan cara yang kaku, 

melainkan dengan cara yang fleksibel. 

Dalam konteks pragmatisme William James, pengalaman religius akan 

semakin bermakna jika hal itu diimplikasikan ke dalam tindakan-tindakan konkret. 

William James meyakini bahwa pragmatisme mencoba menafsirkan setiap ide dengan 

berpedoman pada konsekuensi-konsekuensi praktis, sehingga ide tersebut dapat 

dipahami secara jelas.18 Tindakan dalam hal ini merupakan hal yang terpenting, karena 

melalui tindakan itulah nilai dan kebaikan dalam pengalaman religius ditemukan.19 

 
16 Bdk. Aloysius Widyawan Louis dan Anastasia Jessica A. S, “Pragmatisme Awali”, dalam Anastasia 

Jessica Adinda S dan Emanuel Prasetyono (eds). Meninjau Ulang dan Menyikapi Pragmatisme Dewasa 

Ini, Surabaya: Fakultas Filsafat Universitas Katolik Widya Mandala Surabaya, 2015, hlm 43. 
17 Bdk. Ibid. 
18 Bdk. Ibid., hlm 54. 
19 Bdk. Syamsul Arifin, “Keberagaman dan Bencana Etika”, dalam Kompas, Senin 24 Maret 2025, 

hlm 7. 



 

9 
 

Dalam hal ini yang dicari dari pengalaman religius bukanlah soal nilai-nilai 

metafisiknya, melainkan nilai-nilai dalam tindakannya. Maka, pengalaman religius 

dapat dikatakan sebagai suatu kebenaran jika hal itu berguna dalam hidup seseorang 

melalui tindakan-tindakannya. 

1.2 Rumusan Masalah 

 Berdasarkan latar belakang yang telah dituliskan oleh penulis di atas, penulis 

merumuskan sebuah pokok permasalahan yakni: 

1. Apa itu pengalaman religius menurut William James dalam The Varieties of 

Religious Experience? 

2. Bagaimana pengalaman religius dalam The Varieties of Religious Experience 

dilihat dari perspektif pragmatisme William James? 

1.3 Tujuan Penulisan 

 Tujuan penulisan yang ingin disampaikan penulis dalam penelitian ini ada tiga 

macam. Pertama, penulis hendak memenuhi persyaratan kelulusan untuk program studi 

strata satu (S1) di Fakultas Filsafat Universitas Katolik Widya Mandala Surabaya. 

Kedua, penulisan ini hendak memberikan kontribusi untuk diskursus filsafat, yakni 

sebagai sarana dalam memperkaya khazanah pemikiran mengenai pengalaman religius 

dan pragmatisme William James dalam diskursus filsafat. Ketiga, penulis hendak 

memahami pengalaman religius menurut William James dalam The Varieties of 

Religious Experience. 



 

10 
 

1.4 Metode Penelitian   

1.4.1 Jenis Penelitian dan Metode Analisis Data 

 Jenis penelitian yang penulis gunakan ialah penelitian historis-faktual 

mengenai tokoh dan pemikirannya.20 Dalam hal ini, penulis akan meneliti dan 

mendalami pemikiran William James tentang pengalaman religius yang terkandung 

dalam bukunya yang berjudul The Varieties of Religious Experience.  

Metode yang penulis gunakan dalam penulisan skripsi ini ialah metode 

hermeneutik. Metode hermeneutik ini terdiri atas dua unsur metodis, yakni interpretasi 

dan holistika.21 Interpretasi adalah unsur metodis yang digunakan oleh penulis untuk 

memahami arti pengalaman religius menurut William James dalam buku The Varieties 

of Religious Experience, sedangan holistika adalah unsur metodis yang digunakan oleh 

penulis untuk memahami secara komprehensif terkait konsepsi filosofis terhadap 

pengalaman religius menurut William James dalam konteks pemikiran filsafat. 

1.4.2 Sumber Data 

Dalam proses pengerjaan skripsi ini, penulis akan menggunakan pendekatan 

kualitatif, sehingga pendekatan ini diperoleh melalui studi pustaka. Pendekatan ini 

digunakan oleh penulis untuk memahami pengalaman religius William James dalam 

buku The Varieties of Religious Experience. Untuk menunjang pendekatan kualitatif 

ini, penulis menggunakan buku The Varieties of Religious Experience karya William 

 
20 Bdk. Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, Yogyakarta: 

Kanisius, 1990, hlm 61. 
21 Bdk. Ibid., hlm 63-64. 



 

11 
 

James sebagai sumber utama dalam penelitian. Selain itu, penulis juga menggunakan 

sumber-sumber lainnya dalam pembuatan penelitian ini seperti buku Pragmatism: A 

New Name for Some Old Ways of Thinking oleh William James, buku Varieties of 

Religion Today: William James Revisited, dan beberapa buku sekunder lainnya.  

1.5  Tinjauan Pustaka 

1.5.1 Buku The Varieties of Religious Experience karya William James, New 

York: Routledge, 2002. 

Ini adalah buku utama yang digunakan oleh penulis dalam penelitian ini. Di 

dalam buku ini, William James menguraikan pemahaman pengalaman religius dari 

pandangan psikologi dan filsafat, terkhusus pragmatisme. Ia tidak menjelaskan arti 

pengalaman religius dalam pandangan teologis.  

William James, di dalam bukunya, berpendapat bahwa pengalaman religius 

manusia merupakan pengalaman yang sifatnya subjektif dan beragam. Pengalaman ini 

selalu ada di dalam setiap manusia secara personal dan apapun yang berhubungan 

dengan “Tuhan” adalah bagian dari pengalaman tersebut.22 Pengalaman ini adalah ciri 

yang tidak bisa ditemukan di tempat lainnya.23 Untuk menilai kualitas pengalaman 

tersebut, ia mengatakan bahwa kehidupan religius harus dilihat secara praktis dan hal 

tersebut harus sejalan dengan tujuan hidup manusia.24 Maka dari itu, inilah yang 

 
22 Bdk. William James, The Varieties of Religious Experience, New York: Routledge, 2002, hlm 29-

30. 
23 Bdk. Ibid., hlm 40. 
24 Bdk. Ibid. 



 

12 
 

kemudian menjadi dasar bahwa pengalaman religius harus dilihat berdasarkan manfaat 

dan kegunaannya. 

Secara keseluruhan, penulis melihat bahwa buku ini memberikan gambaran 

yang utuh tentang pengalaman religius dalam diri manusia dan bagaimana pengalaman 

religius itu disikapi. William James menolak pendekatan yang melihat bahwa 

pengalaman religius adalah hasil dari kehidupan sosial Sebaliknya, ia tetap merasa 

bahwa pengalaman religius memiliki dasar psikologis subjektif yang kompleks. 

1.5.2 Buku Pragmatism: New Name for Some Old Ways of Thinking karya 

William James, New Zealand: The Floating Press, 2010 

 Buku ini merupakan buku karya William James berikutnya. Dalam buku ini, ia 

memperkenalkan pragmatisme sebagai suatu metode dalam berfilsafat dan sebagai 

suatu teori dalam menyampaikan kebenaran.25 Sebagai suatu metode dalam berfilsafat, 

pragmatisme berpegang teguh pada fakta dan hal-hal yang sifatnya konkret dan ia 

mengamati suatu kebenaran pada tindakannya secara konkret dan kemudian 

menggeneralisasinya.26 Inilah yang kemudian menjadi dasar dalam pragmatismenya 

yang ia menolak pandangan rasionalisme. Sebaliknya, kebenaran baginya itu bersifat 

fleksibel, berkembang sesuai dengan pengalaman manusia. Ia menjelaskan bahwa 

kebenaran adalah suatu konsep yang dianggap benar jika dapat diasimilasi, divalidasi, 

 
25 Bdk. William James, Pragmatism: A New Name for Some Old Ways of Thinking, New Zealand: The 

Floating Press, 2010, hlm 36.  
26 Bdk. Ibid., hlm 37.  



 

13 
 

dikoroborasi, dan diverifikasi.27 Dengan demikian kebenaran bagi William James 

adalah kesesuaian antara fakta dan tindakan dan itu berguna bagi manusia.  

Dalam buku ini, William James juga menerapkan pragmatisme dalam berbagai 

bidang, seperti sosial, moralitas, dan agama. Bidang-bidang ini kemudian dilihat 

berdasarkan aspek kegunaan dan kesesuaian antara fakta dan tindakan.  

1.5.3 Buku Varieties of Religion Today: William James Revisited karya Charles 

Taylor, Massachusetts dan London: Havard University Press, 2002. 

 Buku yang ditulis oleh Charles Taylor ini merupakan buku yang berisi refleksi 

dan tanggapan kritis atas William James dalam bukunya yang berjudul The Varieties 

of Religious Experience. Charles Taylor menyoroti pandangan dan pendekatan William 

James yang terlalu berfokus pada pengalaman individu. Dalam hal ini Charles Taylor 

berpendapat bahwa pengalaman religius bukan hanya soal pengalaman individu, tetapi 

juga diperoleh melalui sosial dan komunitas.28 Melalui peran sosial dan komunitas 

inilah manusia juga bisa memperoleh pengalaman religius tersebut. 

 Selain itu Charles Taylor dalam bukunya juga menjelaskan tentang pengalaman 

religius dalam konteks dunia saat ini. Walaupun dunia semakin berkembang, Charles 

Taylor merasa bahwa pengalaman religius ini tetap relevan. Ia berpendapat bahwa 

pengalaman religius ini akan membantu manusia dalam memfokuskan titik pilihan 

 
27 Bdk. Ibid., hlm 93-94. 
28 Bdk. Charles Taylor, Varieties of Religion Today: William James Revisited, Massachusetts dan 

London: Havard University Press, 2002, hlm 24. 



 

14 
 

secara lebih jelas.29 Dengan demikian manusia akan mampu menghadapi tantangan-

tantangan yang dihadapinya dalam konteks dunia saat ini. 

1.5.4 Buku Fringes of Religious Experience: Cross Perspectives on William 

James’s The Varieties of Religious Experience editor Sergio Franzese dan 

Felicitas Kraemer, Frankfurt: Ontos Verlag, 2007. 

 Buku ini sebenarnya merupakan hasil kelanjutan dari konferensi internasional 

pada tahun 2002 yang memperingati seratus tahun kuliah William James di Gifford. 

Buku ini terbagi dalam sepuluh bab, yang memiliki fokus utamanya pada karya 

William James yang berjudul The Varieties of Religious Experience. Perbedaan 

pendekatan yang digunakan oleh setiap peserta dalam buku ini menjadi keberagaman 

dan ciri khas dari buku ini. 

 Inti dari buku ini adalah perhatiannya terhadap subjektivitas dalam pengalaman 

religius. William James dipahami sebagai tokoh yang menekankan bahwa pengalaman 

religius bersifat personal dan energetik. Hal ini mendorong berbagai kontribusi dalam 

buku ini untuk mengeksplorasi struktur kesadaran, transformasi diri, serta makna 

pengalaman spiritual.30 Pendekatan lintas disiplin lainnya seperti psikologi kognitif, 

filsafat proses, dan etika memperkaya analisis ini dan memperlihatkan relevansi 

berkelanjutan pemikiran William James dalam konteks yang lebih luas.31 

 
29 Bdk. Ibid., hlm 63. 
30 Bdk. Sergio Franzese dan Felicitas Kraemer (eds), Fringes of Religious Experience: Cross 

Perspectives on William James’s The Varieties of Religious Experience, Frankfurt: Ontos Verlag, 2007, 

hlm 4. 
31 Bdk. Ibid., hlm 5 



 

15 
 

1.5.5 Buku The Cambridge Companion to William James editor Ruth Anna 

Putnam, New York: Cambridge University Press, 1997. 

 Buku ini merupakan sebuah kumpulan esai atas beberapa penulis yang 

membahas pokok-pokok pemikiran William James. Buku ini menyajikan pengantar-

pengantar untuk mempelajari pemikirannya secara menyeluruh. Ruth Anna Putnam di 

dalam pengantarnya mengatakan bahwa pragmatisme dan empirisme radikal adalah 

inti dari pemikiran filsafatnya.32 Maka dari itu pemikiran William James lainnya 

mengenai ontologi dan epistemologi terarah pada gagasan pragmatismenya, sebagai 

pokok pemikirannya. 

 Tujuan dari keberadaan buku ini bukan hendak menyajikan satu tafsiran 

tunggal atas pemikiran William James, melainkan untuk menghadirkan keberagaman 

berdasarkan sikap pluralisme netral, yang sesuai dengan gagasannya sendiri.33 Namun 

keberagaman pandangan ini tetap berdasarkan ide utama Wlliam James yakni tentang 

pragmatisme dan empirisme radikal. Dalam konteks pengalaman religius, William 

James membawanya ke dalam metode empiris, sehingga juga menimbulkan pertanyaan 

tentang spiritual nilai dan konsekuensi moral dari pengalaman religius.34 

 
32 Bdk. Ruth Anna Putnam, “Introduction on The Cambridge Companion to William James” dalam Ruth 

Anna Putnam (ed). The Cambridge Companion to William James, New York: Cambridge University 

Press, 1997, hlm 4. 
33 Bdk. Ibid., hlm 5. 
34 Bdk. Ibid., hlm 8. 



 

16 
 

1.5.6 Buku Pragmatisme menurut Willian James karya Sonny Keraf, 

Yogyakarta: Kanisius, 1987. 

Buku yang berjudul Pragmatisme Menurut William James karya Sonny Keraf 

membahas pemikiran William James tentang pragmatisme sebagai pendekatan filsafat 

yang menilai ide berdasarkan manfaat dan konsekuensi praktisnya dalam kehidupan 

nyata. Ia juga berpendapat bahwa pragmatismenya selalu melihat kegunaan praktis dari 

suatu teori bagi kehidupan manusia dan itu dilihat berdasarkan kepuasan yang 

dialami.35 Selain itu, kebenaran dalam pragmatisme William James harus diungkapkan 

ke dalam realitas atau pengalaman yang sesungguhnya. Artinya adalah bahwa subjek 

harus bisa memverivikasikan atau memvalidasikan ide-ide yang benar ke dalam 

pengalaman.36 Selain itu, buku ini juga menjelaskan konsep pragmatisme yang dapat 

diterapkan dalam berbagai bidang, termasuk ilmu pengetahuan, agama, dan etika, 

sertap perbandingannya dengan tokoh pragmatisme lainnya seperti Charles Peirce dan 

John Dewey.  

 

 

 

 
35 Bdk. Sonny Keraf, Pragmatisme menurut William James, Yogyakarta: Kanisius, 1987, hlm 39. 
36 Bdk. Ibid., hlm 41. 



 

17 
 

1.6 Skema Penulisan 

 Skripsi yang berjudul PENGALAMAN RELIGIUS MENURUT WILLIAM 

JAMES DALAM THE VARIETIES OF RELIGIOUS EXPERIENCE ini akan 

dibagi ke dalam 4 (empat) bab, yakni bab I pendahuluan, bab II riwayat hidup dan latar 

belakang pemikiran William James, bab III pengalaman religius dalam The Varieties 

of Religious Experience, dan bab IV penutup. 

 Pada bab I, penulis akan memaparkan latar belakang penulisan skripsi yang 

akan membahas alasan-alasan penulisan, perumusan masalah, tujuan penelitian, 

metode penulisan, tinjauan pustaka, dan skema penulisan yang akan digunakan oleh 

penulis dalam penulisan skripsi. 

 Pada bab II, penulis akan memaparkan latar belakang pemikiran William James 

yang berupa riwayat hidupnya, beberapa tokoh yang memengaruhi pemikiran William 

James, dan kaya-karya William James. 

 Pada bab III, penulis akan memaparkan isi atau pokok dari penulisan skripsi 

ini. Pertama, penulis akan membahas pragmatisme William James secara keseluruhan. 

Pembahasan pragmatisme William James ini akan dikaitkan oleh penulis dengan 

gagasan terhadap kebenaran, humanisme, agama, dan psikologi. Selanjutnya, penulis 

akan membahas pengalaman religius dalam The Varieties of Religious Experience dari 

perspektif pragmatisme William James. Di dalam subbab ini, penulis akan membahas 

pengertian pengalaman religius, ciri-ciri pengalaman religius, dan ragam pengalaman 

religius. 



 

18 
 

 Pada bab IV, penulis akan menyampaikan kesimpulan atas semua pembahasan 

yang telah dijelaskan di bab-bab sebelumnya, tinjauan kritis, relevansi, dan saran 

sebagai penutup dan akhir dalam penulisan skripsi ini. 

  


