BAB |

PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang

Slogan “Spirituality Yes, Organized Religion NO” merupakan sebuah slogan
yang cukup populer di pertengahan abad ke-20, khususnya di belahan dunia bagian
barat. Mereka yang menghidupi slogan ini meyakini bahwa manusia memiliki
hubungan pribadi dengan Tuhan, namun mereka tidak ingin berhubungan dengan
agama yang terorganisir.> Hal ini muncul karena masyarakat menilai bahwa hidup
keagamaan dianggap terlalu bersifat dogmatis, sehingga tidak ada ruang bagi setiap
individu untuk mengekspresikan hidup religius. Mereka percaya bahwa mereka bisa
mencapai Yang llahi tanpa harus mengikuti hidup keagamaan secara formal dan

teroganisir.

Perkembangan slogan ini dipengaruhi oleh beberapa perubahan sosial dan
budaya yang telah terjadi, terlebih sejak zaman modern. Sejak Reformasi Protestan
pada abad ke-16, subjektivitas mulai tumbuh dan Reformasi Protestan sendiri
memahaminya sebagai iman subjektif.? Hal ini kemudian diperkuat dengan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang membuat cara pandang manusia

menjadi antroposentris, sehingga cara pandang dalam metode abad pertengahan yang

! Bdk. David Kaywood, “The Problem With ‘Spiritual but Not Religious’” 11 Desember 2011,
https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-religious/ (diakses pada 15 Februari
2025 pukul 11.15).

2 Bdk. F. Budi Hadirman, Pemikiran Modern dari Machiavelli sampai Nietzsche, Yogyakarta: Kanisius,
2019, him 12.



https://www.gospelrelevance.com/2019/11/12/spiritual-but-not-religious/

berciri agama institusional mulai ditinggalkan banyak orang. Inilah yang memberikan
pengaruh besar pada perubahan tentang kebebasan dalam diri manusia, sehingga
ajaran-ajaran objektif pada abad pertengahan mulai bergeser ke arah suara hati yang

sifatnya lebih individual 2

Pemahaman mengenai kebebasan ini kemudian semakin berkembang pada
abad ke-20, seperti meningkatnya sikap individualisme dan munculnya tradisi spiritual
dunia timur seperti Buddha maupun Hindu di dunia barat. Banyak orang mencari
pengalaman transendental di luar institusi agama, baik melalui yoga, meditasi, atau
eksplorasi pribadi akan makna hidup. Selain itu, sikap skeptis terhadap hal keagamaan
mulai muncul sehingga banyak orang yang beralih ke pengalaman transendental di luar
institusi keagamaan. Media massa dan literatur spiritual populer semakin mendukung
gagasan bahwa setiap orang dapat memiliki kehidupan yang memuaskan secara
spiritual tanpa harus mengikuti organisasi keagamaan tertentu.* Atas dasar inilah
masyarakat di dalam dunia barat melakukan pendekatan hidup spiritual yang lebih
berorientasi kepada kehidupan pribadi daripada kehidupan agama yang lebih bersifat

dogmatis.

Salah satu aliran yang menggunakan konsep ini adalah gerakan New Age, yang
berkembang pesat pada pertengahan abad ke-20. Gerakan ini menggabungkan berbagai

konsep dari tradisi spiritual timur seperti meditasi dan reinkarnasi dan konsep-konsep

3 Bdk. Ibid., hIm 13.
4 Bdk. Ibid.



mistisisme barat. Para penganut New Age sering menekankan pengalaman langsung
dengan yang Transenden melalui praktik seperti penyembuhan energi dan
pengembangan kesadaran diri, tanpa terikat pada dogma-dogma agama tertentu.
Dengan pendekatan yang lebih fleksibel, gerakan ini menarik banyak individu yang
merasa tidak puas dengan institusi keagamaan tradisional, tetapi tetap menginginkan
kehidupan yang bermakna secara spiritual. Akibatnya, New Age menjadi salah satu
keyakinan yang paling menonjol dari semangat “Spirituality Yes, Organized Religion

No” dalam masyarakat kontemporer.

Dalam konsep seperti ini, mereka cenderung menolak hal-hal yang sifatnya
rasional dan lebih mengutamakan pengalaman subjektif. Di dalam kehidupan
beragama secara formal, terdapat aturan-aturan yang berlandaskan logika secara formal
dan hal inilah yang ditolak oleh mereka yang menganut semangat “Spirituality Yes,
Organized Religion No”, khususnya dalam gerakan New Age. Menurut Melton dalam
tulisannya yang berjudul “The New Age Movement”, unsur-unsur gerakan New Age
yang paling penting adalah para individu dan kelompok yang memfasilitasi proses
transformasi. Hal ini merupakan inti dari visi New Age.® Dalam hal ini setiap individu
didorong untuk mencapai puncak spiritualitasnya masing-masing melalui praktik-

praktik demi tercapainya proses transformasi setiap individu. Proses transformasi ini

® Bdk. Abdul Muis Naharong, “New Age: Spiritualitas Orang Perkotaan”, dalam Refleksi, Vol 11,
2009, him 5.

6 Bdk. Gordon Melton, “The New Age Movement”, dalam Encyclopedic Handbook of Cults in America,
New York: Garland Publishing, 1986, him 108.



nampak ketika setiap individu mampu mencapai kesadaran dan kedamaian batin yang
tinggi.

Manusia melakukan tindakan seperti ini karena pada dasarnya ia adalah
makhluk multidimensional yang terdiri atas tubuh, jiwa, dan roh.” Karena ia memiliki
dimensi jiwa dan roh di dalam dirinya, maka manusia akan berusaha mencari sesuatu
yang berada di luar dunia fisik atau dunia material. Fenomena yang terjadi pada
pertengahan abad ke-20 ini merupakan salah satu bentuk dari pengalaman religius
dalam hidup manusia. Maka dari itu, pengalaman religius dalam hidup manusia
merupakan salah satu sarana bagi dirinya agar ia dapat memenuhi kebutuhan jiwa dan

roh nya.

Pengalaman religius dalam kehidupan manusia tidak dapat dipisahkan dari
hidup keagamaan. Menurut Thomas F. O’Dea, pengalaman religius merupakan
tanggapan terhadap hal-hal atau fenomena yang dialami sebagai sebuah kesucian.®
Kesucian itu sendiri berada dalam hidup keagamaan manusia. Dalam hal ini
pengalaman religius yang dialami oleh setiap manusia berperan dalam membangun
kesucian di dalam dirinya. Kesucian dalam diri manusia ini akan menuntun hidup
manusia itu sendiri ke arah yang lebih baik. Maka dengan hidup kesucian ini manusia

mampu memaknai setiap pengalaman religius di dalam hidupnya.

" Bdk. Adelbert Snijders, Antropologi Filsafat Manusia Paradoks dan Keseruan, Yogyakarta: Kanisius,
2004, him 98.

8 Bdk. Thomas F.O’Dea, Sosiologi Agama, (Judul asli: The Sociology of Religion), diterjemahkan oleh
Tim Penerjemah Yasagama, Jakarta: Rajagrafindo Persada, 1995, him 44.



Selain itu, pengalaman religius juga bisa membuat manusia memiliki
pemahaman langsung dengan Yang Transenden atau Yang llahi, tanpa adanya suatu
perantara.® Hal ini ingin menunjukan bahwa manusia dapat memahami realitas dengan
Yang Transenden atau Yang llahi tersebut secara langsung. Ini adalah hal yang
terpenting dalam pengertian mengenai pengalaman religius. Maka, pengalaman
religius ini akan meyakinkan seseorang untuk selalu disadarkan bahwa realitas Yang
Transenden atau Yang llahi ini adalah tujuan utama yang harus dicapai dalam

kehidupan manusia.

Pengalaman religius ini memiliki keterkaitan penuh terhadap hal-hal yang
berhubungan dengan pengalaman-pengalaman dalam diri manusia.’® Dalam hal ini
pengalaman religius ingin mengatakan bahwa ia tidak pernah terlepas dari setiap
pengalaman pribadi manusia. Setiap pengalaman yang dialami oleh manusia dalam
hidupnya, hal itu bisa menjadi suatu pengalaman religius yang mendekatkan setiap
pribadi kepada yang transenden atau yang ilahi. Namun pengalaman-pengalaman

seperti ini harus dimaknai lebih dalam agar ia dapat menjadi pengalaman religius.

Ketika manusia mampu menemukan dan merasakan pengalaman religius dalam
hidupnya, maka itu adalah saat yang berharga dan bernilai bagi dirinya sendiri. la dapat

menjadi diri yang berharga dan bernilai sebab pengalaman religius ini sendiri memiliki

9 Bdk. Robert H. Thouless, An Introduction to The Psychology of Religion, New York: Cambridge
University Press, 1972, him 43.
10 Bdk., Ibid.



karakter responsif dan dialogis, dan ia tidak hanya bersifat kognitif.'! Sikap-sikap ini
ingin menunjukan bahwa perngalaman religius sangat menekankan sisi subjektif dari
dalam diri manusia. Dengan kondisi seperti ini, pengalaman religius dapat menjadi

sarana bagi manusia agar ia dapat mengalami suatu perjumpaan dengan Yang llahi itu.

Mereka yang mengalami perjumpaan ini memandang bahwa pengalaman
religius telah membantu mereka dalam mencari makna hidup.*? Ini adalah suatu hasil
yang didapatkan ketika manusia mampu menghayati pengalaman religius dalam
hidupnya. Proses bagi mereka supaya sampai pada titik ini tentunya selalu diolah dalam
diri. Pengolahan secara subjektif adalah ciri pokok dari penghayatan hidup pengalaman
religius. Mereka melakukan hal ini supaya bisa mencari makna hidup yang tentunya

relevan dan sesuai dengan kehidupannya.

Berdasarkan penjelasan mengenai pengalaman religius secara umum tersebut,
penulis juga menemukan keserupaan pemahaman terhadap pengalaman religius
menurut William James yang tertulis dalam bukunya The Varieties of Religious
Experience, yang akan dibahas secara lebih mendalam dalam penelitian ini. Buku ini
merupakan buku karya William James yang banyak menjelaskan pengalaman religius
manusia yang sangat menekankan dimensi personal. Selain itu, ia juga menyatakan

bahwa pengalaman religius yang dialami oleh manusia pada dasarnya adalah

11 Bdk. Stanislaw Glaz, “Psychological Analysis of Religious Experience: The Construction
of the Intensity of Religious Experience Scale” dalam Journal of Religion and Health, Krakow:
Springer, 2021, him 577.

12 Bdk., Ibid.



pengalaman yang bersifat subjektif. Sisi subjektif ini muncul karena setiap pengalaman
religius itu sendiri memiliki latar belakangnya masing-masing dan ia sangat bergantung
pada orang yang mengalaminya.'® Sebagai suatu hubungan secara personal,
pengalaman religius ini tidak terpengaruh oleh orang lain maupun keadaan di
sekitarnya. Pengalaman religius ini hanya memfokuskan dirinya pada hubungan atau

relasinya dengan Yang Imlahi.

Objek material dalam penelitian ini adalah pengalaman religius menurut
William James dalam The Varieties of Religious Experience, sedangkan objek formal
dari penelitian ini adalah gagasan William James, terutama gagasan mengenai
pragmatismenya. William James adalah seorang filsuf yang berasal dari Amerika
Serikat yang terkenal sebagai salah satu tokoh pragmatisme awali. Pragmatisme sendiri
dapat diartikan sebagai salah satu metode berpikir dalam filsafat dimana mulanya
merupakan metode dalam bidang epistemologi untuk menjelaskan makna suatu
gagasan.* Menurut Charles Sanders Peirce makna suatu gagasan ini akan diperoleh
dengan melihat konsekuensi-konsekuensi praktis atau efek-efek praktikal dari gagasan
tersebut.® Dalam penelitian ini, penulis berusaha mencoba untuk melihat makna

gagasan yang terdapat pada pengalaman religius menurutnya.

13 Bdk. William James, The Varieties of Religious Experience, New York: Routledge, 2002, him 9

14 Bdk. Anastasia Jessica Adinda S, Menelusuri Pragmatisme Pengantar pada Pemikiran
Pragmatisme

dari Peirce hingga Habermas, Yogyakarta: Kanisius, 2015, him 1.

15 Bdk. Charles Sanders Pierce, “How to Make Our Ideas Clear”, dalam Popular Science Monthly 121"
Edition, (tanpa kota dan penerbit), Januari 1878, him 8.



Penulis berpandangan bahwa gagasan pragmatisme William James ini adalah
sudut pandang yang tepat untuk menjelaskan pengalaman religiusnya. Pengalaman
religius pada dasarnya memiliki sisi rasionalisme sebagai tender minded (hal-hal yang
lebih berciri idealistik) dan sisi empirisme sebagai though minded (hal-hal yang berciri
fakta dan materialistik).!® Berawal dari tough minded, ia berpandangan bahwa
pengalaman religius harus menggambarkan temperamen yang fair-minded, yakni sisi
filsafat yang elastis, penuh kompromi, mencari modus vivendi di atas segalanya,
menerima darwinisme, fakta-fakta psikologi cerebral, loyal pada sains pada fakta dan
kehendak untuk memperhitungkan mereka.l” Sehingga dapat dikatakan bahwa
pengalaman religius ini harus disikapi oleh manusia bukan dengan cara yang kaku,

melainkan dengan cara yang fleksibel.

Dalam konteks pragmatisme William James, pengalaman religius akan
semakin bermakna jika hal itu diimplikasikan ke dalam tindakan-tindakan konkret.
William James meyakini bahwa pragmatisme mencoba menafsirkan setiap ide dengan
berpedoman pada konsekuensi-konsekuensi praktis, sehingga ide tersebut dapat
dipahami secara jelas.'® Tindakan dalam hal ini merupakan hal yang terpenting, karena

melalui tindakan itulah nilai dan kebaikan dalam pengalaman religius ditemukan.®®

16 Bdk. Aloysius Widyawan Louis dan Anastasia Jessica A. S, “Pragmatisme Awali”, dalam Anastasia
Jessica Adinda S dan Emanuel Prasetyono (eds). Meninjau Ulang dan Menyikapi Pragmatisme Dewasa
Ini, Surabaya: Fakultas Filsafat Universitas Katolik Widya Mandala Surabaya, 2015, him 43.

17 Bdk. Ibid.

18 Bdk. Ibid., him 54.

19 Bdk. Syamsul Arifin, “Keberagaman dan Bencana Etika”, dalam Kompas, Senin 24 Maret 2025,

him 7.



Dalam hal ini yang dicari dari pengalaman religius bukanlah soal nilai-nilai
metafisiknya, melainkan nilai-nilai dalam tindakannya. Maka, pengalaman religius
dapat dikatakan sebagai suatu kebenaran jika hal itu berguna dalam hidup seseorang

melalui tindakan-tindakannya.

1.2  Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang yang telah dituliskan oleh penulis di atas, penulis

merumuskan sebuah pokok permasalahan yakni:

1. Apa itu pengalaman religius menurut William James dalam The Varieties of
Religious Experience?
2. Bagaimana pengalaman religius dalam The Varieties of Religious Experience

dilihat dari perspektif pragmatisme William James?

1.3 Tujuan Penulisan

Tujuan penulisan yang ingin disampaikan penulis dalam penelitian ini ada tiga
macam. Pertama, penulis hendak memenuhi persyaratan kelulusan untuk program studi
strata satu (S1) di Fakultas Filsafat Universitas Katolik Widya Mandala Surabaya.
Kedua, penulisan ini hendak memberikan kontribusi untuk diskursus filsafat, yakni
sebagai sarana dalam memperkaya khazanah pemikiran mengenai pengalaman religius
dan pragmatisme William James dalam diskursus filsafat. Ketiga, penulis hendak
memahami pengalaman religius menurut William James dalam The Varieties of

Religious Experience.



1.4 Metode Penelitian

1.4.1 Jenis Penelitian dan Metode Analisis Data

Jenis penelitian yang penulis gunakan ialah penelitian historis-faktual
mengenai tokoh dan pemikirannya.?® Dalam hal ini, penulis akan meneliti dan
mendalami pemikiran William James tentang pengalaman religius yang terkandung

dalam bukunya yang berjudul The Varieties of Religious Experience.

Metode yang penulis gunakan dalam penulisan skripsi ini ialah metode
hermeneutik. Metode hermeneutik ini terdiri atas dua unsur metodis, yakni interpretasi
dan holistika.?! Interpretasi adalah unsur metodis yang digunakan oleh penulis untuk
memahami arti pengalaman religius menurut William James dalam buku The Varieties
of Religious Experience, sedangan holistika adalah unsur metodis yang digunakan oleh
penulis untuk memahami secara komprehensif terkait konsepsi filosofis terhadap

pengalaman religius menurut William James dalam konteks pemikiran filsafat.

1.42 Sumber Data

Dalam proses pengerjaan skripsi ini, penulis akan menggunakan pendekatan
kualitatif, sehingga pendekatan ini diperoleh melalui studi pustaka. Pendekatan ini
digunakan oleh penulis untuk memahami pengalaman religius William James dalam
buku The Varieties of Religious Experience. Untuk menunjang pendekatan kualitatif

ini, penulis menggunakan buku The Varieties of Religious Experience karya William

20 Bdk. Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, Yogyakarta:
Kanisius, 1990, him 61.
21 Bdk. Ibid., him 63-64.

10



James sebagai sumber utama dalam penelitian. Selain itu, penulis juga menggunakan
sumber-sumber lainnya dalam pembuatan penelitian ini seperti buku Pragmatism: A
New Name for Some Old Ways of Thinking oleh William James, buku Varieties of

Religion Today: William James Revisited, dan beberapa buku sekunder lainnya.

1.5 Tinjauan Pustaka
1.5.1 Buku The Varieties of Religious Experience karya William James, New
York: Routledge, 2002.

Ini adalah buku utama yang digunakan oleh penulis dalam penelitian ini. Di
dalam buku ini, William James menguraikan pemahaman pengalaman religius dari
pandangan psikologi dan filsafat, terkhusus pragmatisme. la tidak menjelaskan arti

pengalaman religius dalam pandangan teologis.

William James, di dalam bukunya, berpendapat bahwa pengalaman religius
manusia merupakan pengalaman yang sifatnya subjektif dan beragam. Pengalaman ini
selalu ada di dalam setiap manusia secara personal dan apapun yang berhubungan
dengan “Tuhan” adalah bagian dari pengalaman tersebut.?? Pengalaman ini adalah ciri
yang tidak bisa ditemukan di tempat lainnya.?®> Untuk menilai kualitas pengalaman
tersebut, ia mengatakan bahwa kehidupan religius harus dilihat secara praktis dan hal

tersebut harus sejalan dengan tujuan hidup manusia.?* Maka dari itu, inilah yang

22 Bdk. William James, The Varieties of Religious Experience, New York: Routledge, 2002, him 29-
30.

23 Bdk. Ibid., him 40.

24 Bdk. Ibid.

11



kemudian menjadi dasar bahwa pengalaman religius harus dilihat berdasarkan manfaat

dan kegunaannya.

Secara keseluruhan, penulis melihat bahwa buku ini memberikan gambaran
yang utuh tentang pengalaman religius dalam diri manusia dan bagaimana pengalaman
religius itu disikapi. William James menolak pendekatan yang melihat bahwa
pengalaman religius adalah hasil dari kehidupan sosial Sebaliknya, ia tetap merasa

bahwa pengalaman religius memiliki dasar psikologis subjektif yang kompleks.

1.5.2 Buku Pragmatism: New Name for Some Old Ways of Thinking karya
William James, New Zealand: The Floating Press, 2010

Buku ini merupakan buku karya William James berikutnya. Dalam buku ini, ia
memperkenalkan pragmatisme sebagai suatu metode dalam berfilsafat dan sebagai
suatu teori dalam menyampaikan kebenaran.?® Sebagai suatu metode dalam berfilsafat,
pragmatisme berpegang teguh pada fakta dan hal-hal yang sifatnya konkret dan ia
mengamati suatu kebenaran pada tindakannya secara konkret dan kemudian
menggeneralisasinya.?® Inilah yang kemudian menjadi dasar dalam pragmatismenya
yang ia menolak pandangan rasionalisme. Sebaliknya, kebenaran baginya itu bersifat
fleksibel, berkembang sesuai dengan pengalaman manusia. la menjelaskan bahwa

kebenaran adalah suatu konsep yang dianggap benar jika dapat diasimilasi, divalidasi,

2 Bdk. William James, Pragmatism: A New Name for Some Old Ways of Thinking, New Zealand: The
Floating Press, 2010, him 36.
%6 Bdk. Ibid., him 37.

12



dikoroborasi, dan diverifikasi.?’ Dengan demikian kebenaran bagi William James

adalah kesesuaian antara fakta dan tindakan dan itu berguna bagi manusia.

Dalam buku ini, William James juga menerapkan pragmatisme dalam berbagai
bidang, seperti sosial, moralitas, dan agama. Bidang-bidang ini kemudian dilihat

berdasarkan aspek kegunaan dan kesesuaian antara fakta dan tindakan.

1.5.3 Buku Varieties of Religion Today: William James Revisited karya Charles
Taylor, Massachusetts dan London: Havard University Press, 2002.

Buku yang ditulis oleh Charles Taylor ini merupakan buku yang berisi refleksi
dan tanggapan kritis atas William James dalam bukunya yang berjudul The Varieties
of Religious Experience. Charles Taylor menyoroti pandangan dan pendekatan William
James yang terlalu berfokus pada pengalaman individu. Dalam hal ini Charles Taylor
berpendapat bahwa pengalaman religius bukan hanya soal pengalaman individu, tetapi
juga diperoleh melalui sosial dan komunitas.?® Melalui peran sosial dan komunitas

inilah manusia juga bisa memperoleh pengalaman religius tersebut.

Selain itu Charles Taylor dalam bukunya juga menjelaskan tentang pengalaman
religius dalam konteks dunia saat ini. Walaupun dunia semakin berkembang, Charles
Taylor merasa bahwa pengalaman religius ini tetap relevan. la berpendapat bahwa

pengalaman religius ini akan membantu manusia dalam memfokuskan titik pilihan

27 Bdk. Ibid., him 93-94.
28 Bdk. Charles Taylor, Varieties of Religion Today: William James Revisited, Massachusetts dan
London: Havard University Press, 2002, him 24.

13



secara lebih jelas.?® Dengan demikian manusia akan mampu menghadapi tantangan-

tantangan yang dihadapinya dalam konteks dunia saat ini.

1.5.4 Buku Fringes of Religious Experience: Cross Perspectives on William
James’s The Varieties of Religious Experience editor Sergio Franzese dan
Felicitas Kraemer, Frankfurt: Ontos Verlag, 2007.

Buku ini sebenarnya merupakan hasil kelanjutan dari konferensi internasional
pada tahun 2002 yang memperingati seratus tahun kuliah William James di Gifford.
Buku ini terbagi dalam sepuluh bab, yang memiliki fokus utamanya pada karya
William James yang berjudul The Varieties of Religious Experience. Perbedaan
pendekatan yang digunakan oleh setiap peserta dalam buku ini menjadi keberagaman

dan ciri khas dari buku ini.

Inti dari buku ini adalah perhatiannya terhadap subjektivitas dalam pengalaman
religius. William James dipahami sebagai tokoh yang menekankan bahwa pengalaman
religius bersifat personal dan energetik. Hal ini mendorong berbagai kontribusi dalam
buku ini untuk mengeksplorasi struktur kesadaran, transformasi diri, serta makna
pengalaman spiritual.®® Pendekatan lintas disiplin lainnya seperti psikologi kognitif,
filsafat proses, dan etika memperkaya analisis ini dan memperlihatkan relevansi

berkelanjutan pemikiran William James dalam konteks yang lebih luas.®!

2 Bdk. Ibid., him 63.

30 Bdk. Sergio Franzese dan Felicitas Kraemer (eds), Fringes of Religious Experience: Cross
Perspectives on William James’s The Varieties of Religious Experience, Frankfurt: Ontos Verlag, 2007,
him 4.

31 Bdk. Ibid., him 5

14



15,5 Buku The Cambridge Companion to William James editor Ruth Anna
Putnam, New York: Cambridge University Press, 1997.

Buku ini merupakan sebuah kumpulan esai atas beberapa penulis yang
membahas pokok-pokok pemikiran William James. Buku ini menyajikan pengantar-
pengantar untuk mempelajari pemikirannya secara menyeluruh. Ruth Anna Putnam di
dalam pengantarnya mengatakan bahwa pragmatisme dan empirisme radikal adalah
inti dari pemikiran filsafatnya.®> Maka dari itu pemikiran William James lainnya
mengenai ontologi dan epistemologi terarah pada gagasan pragmatismenya, sebagai

pokok pemikirannya.

Tujuan dari keberadaan buku ini bukan hendak menyajikan satu tafsiran
tunggal atas pemikiran William James, melainkan untuk menghadirkan keberagaman
berdasarkan sikap pluralisme netral, yang sesuai dengan gagasannya sendiri.>® Namun
keberagaman pandangan ini tetap berdasarkan ide utama WIlliam James yakni tentang
pragmatisme dan empirisme radikal. Dalam konteks pengalaman religius, William
James membawanya ke dalam metode empiris, sehingga juga menimbulkan pertanyaan

tentang spiritual nilai dan konsekuensi moral dari pengalaman religius.>*

32 Bdk. Ruth Anna Putnam, “Introduction on The Cambridge Companion to William James” dalam Ruth
Anna Putnam (ed). The Cambridge Companion to William James, New York: Cambridge University
Press, 1997, him 4.
3 Bdk. Ibid., him 5.
34 Bdk. Ibid., him 8.

15



1.5.6 Buku Pragmatisme menurut Willian James karya Sonny Keraf,
Yogyakarta: Kanisius, 1987.

Buku yang berjudul Pragmatisme Menurut William James karya Sonny Keraf
membahas pemikiran William James tentang pragmatisme sebagai pendekatan filsafat
yang menilai ide berdasarkan manfaat dan konsekuensi praktisnya dalam kehidupan
nyata. la juga berpendapat bahwa pragmatismenya selalu melihat kegunaan praktis dari
suatu teori bagi kehidupan manusia dan itu dilihat berdasarkan kepuasan yang
dialami.®® Selain itu, kebenaran dalam pragmatisme William James harus diungkapkan
ke dalam realitas atau pengalaman yang sesungguhnya. Artinya adalah bahwa subjek
harus bisa memverivikasikan atau memvalidasikan ide-ide yang benar ke dalam
pengalaman.®® Selain itu, buku ini juga menjelaskan konsep pragmatisme yang dapat
diterapkan dalam berbagai bidang, termasuk ilmu pengetahuan, agama, dan etika,
sertap perbandingannya dengan tokoh pragmatisme lainnya seperti Charles Peirce dan

John Dewey.

% Bdk. Sonny Keraf, Pragmatisme menurut William James, Yogyakarta: Kanisius, 1987, him 39.
% Bdk. Ibid., him 41.

16



1.6 Skema Penulisan

Skripsi yang berjudul PENGALAMAN RELIGIUS MENURUT WILLIAM
JAMES DALAM THE VARIETIES OF RELIGIOUS EXPERIENCE ini akan
dibagi ke dalam 4 (empat) bab, yakni bab | pendahuluan, bab Il riwayat hidup dan latar
belakang pemikiran William James, bab 111 pengalaman religius dalam The Varieties

of Religious Experience, dan bab 1V penutup.

Pada bab I, penulis akan memaparkan latar belakang penulisan skripsi yang
akan membahas alasan-alasan penulisan, perumusan masalah, tujuan penelitian,
metode penulisan, tinjauan pustaka, dan skema penulisan yang akan digunakan oleh

penulis dalam penulisan skripsi.

Pada bab Il, penulis akan memaparkan latar belakang pemikiran William James
yang berupa riwayat hidupnya, beberapa tokoh yang memengaruhi pemikiran William

James, dan kaya-karya William James.

Pada bab I11, penulis akan memaparkan isi atau pokok dari penulisan skripsi
ini. Pertama, penulis akan membahas pragmatisme William James secara keseluruhan.
Pembahasan pragmatisme William James ini akan dikaitkan oleh penulis dengan
gagasan terhadap kebenaran, humanisme, agama, dan psikologi. Selanjutnya, penulis
akan membahas pengalaman religius dalam The Varieties of Religious Experience dari
perspektif pragmatisme William James. Di dalam subbab ini, penulis akan membahas
pengertian pengalaman religius, ciri-ciri pengalaman religius, dan ragam pengalaman

religius.

17



Pada bab IV, penulis akan menyampaikan kesimpulan atas semua pembahasan
yang telah dijelaskan di bab-bab sebelumnya, tinjauan kritis, relevansi, dan saran

sebagai penutup dan akhir dalam penulisan skripsi ini.

18



